

# VIRGINIA LIBRARY



McCormick Theological Seminary Chicago

826 Belden Avenue





# Johann von Staupit.

Si je défends la religion du Christ, je défends celle de tous les philosophes, et je vous sacrifie tous les dogmes, qui ne sont pas de lui.

Friedrich ber Große.

# Johann von Staupit

und

# die Anfänge der Reformation.

Rach ben Quellen bargeftellt

Lace nod

Dr. Endwig Keller & Archiver zu Minster.

Perpig Berfag von E. Hiszel 1888. Staurate non mercial

Maringe dec Metermentian

13.79

BX 4705.57 K23

25272

# Vorwort.

Wenn man erwägt, daß während der ersten entscheidenden Jahre der Resormation neben Luther und Melanchthon kein Theologe unter den Resormsreunden größeres Ansehen genossen hat als Staupit, so muß man sagen, daß die Geschichtschreibung bis jetzt diesem Manne nicht die Beachtung geschenkt hat, die seiner Bedeutung entspricht.

Das Buch, welches hiermit der Oeffentlichkeit übergeben wird, hat nicht bloß den Zweck, die bereits früher untersuchten Beziehungen des Staupitz zu Luther nochmals zu erörtern, sondern es will vor Allem, wie der Titel andeutet, die Stellung des Staupitz in der Entwicklung der großen religiösen Bewegung überhaupt nach verschiedenen Richtungen hin einer erneuten Prüfung unterwerfen. Hierdurch ergab sich die Nothwendigkeit, die Gesammtentwicklung der Resormation eingehender zu berücksichtigen, als eine einsache Monographie über Staupitz es ersordert haben würde.

Es ist eine alte und weit verbreitete Ueberzeugung, daß auch innerhalb der evangelischen Welt ein ununterbrochener Entwicklungsgang und eine geschichtliche Continuität von einer das 16. Jahrhundert weit übersteigenden Dauer vorhanden ist. An diese Ueberlieserung anknüpsend habe ich in früheren

Schriften nachzuweisen versucht, daß es zwar feine "Reformatoren vor der Reformation" gegeben hat, daß aber gleich= wohl jene Ueberzeugung, wenn auch in anderem Sinne, als viele Evangelische bis jett glauben, eine thatsächliche Unterlage besitt. 1) Das vorliegende Buch hat an vielen Stellen Gelegenheit geboten, die frühere Beweisführung in wichtigen Bunkten weiter zu führen und zu vervollständigen. Trägern des geschichtlichen Zusammenhangs, wie ich ihn verftebe, gehört nämlich neben manchen Anderen auch der Mann, welchen Luther feinen geiftigen Bater nannte, Johann von Stauvit. Eine erneute Untersuchung seiner Lebensschicksale und seiner Glaubenslehre mußte baber naturgemäß über ben Weg und die Beise, in welcher sich die bezüglichen Entwicklungen vollzogen haben, weitere Aufschlüffe gewähren. Wirklich liefern die Thatfachen, die ich unten vorlegen werde, den Beweis, daß die religiöse Bewegung mahrend ber Jahre, in welchen Staupit neben Luther ihr Wortführer war, in wesentlichen Stücken lediglich als eine neue Entwicklungsphase in der Geschichte der älteren Evangelischen - selbst dieser Name ift längst vor bem 16. Jahrh. als Parteiname verbreitet gewesen — betrachtet werben muß.

Die Literatur, in welcher Staupitz und seine Freunde ihre Ueberzeugungen zusammengefaßt haben, giebt über diese Thatsache ganz unzweidentigen Aufschluß. Wenn — um hier nur eins anzuführen — jene eigenthümliche Stufeneintheilung des Grift-

<sup>1)</sup> Ich brauche wohl nicht zu bemerken, daß ich, wenn ich von einer Continuität evangelischen Glaubens spreche, die Entwicklungen, welche dem 16. Jahrhundert vorhergingen, nicht mit den Joeen der Resormation selbst ibentisch setze, sondern sie vielmehr als Vorstusen derselben betrachte.

lichen Lebens in die drei Grade des anfangenden, des forts schreitenden und des guten Menschen, welche ein charakteristisches Merkmal der älteren Evangelischen bildet, bei Staupitz und den Staupitzianern in ganz überraschenden Anklängen wiederskehrt, so darf man billig fragen, wie solche und ähnliche Ueberseinstimmungen möglich geworden sind.

Man weiß, daß Staupiß seit der Schwenkung, welche Luther in und mit der Begründung der nach seinem Namen genannten Kirche vollzog, sich von dem ehemaligen Schüler und Gesinnungssgenossen zurückgezogen hat, und daß es eine Partei der "Staupistianer", wie sie uns vor der Entstehung der Lutheraner während der Jahre 1517—1521 entgegentritt, schon seit 1525 nicht mehr gab. Es entsteht nun die Frage, ob nach Staupiß' Tod überhaupt seine Richtung existirt hat, welche seine und seiner Freunde Gedanken sortzupflanzen Willens war; um darüber Ausschluß zu gewinnen schien es mir richtig, die Stellung zu prüsen, welche die verschiedenen Parteien in späterer Zeit zu den Schriften des Staupiß und seiner Freunde eingenommen haben.

Die Ergebnisse dieser Untersuchung habe ich am Schlusse meines Buches vorgelegt. Sie wersen zugleich auf die Stellung verschiedener großer weltlicher und geistlicher Körperschaften zur Reformation, vor Allem auf diesenige der geistlichen Ritterorden sowie der Gilden und Zünfte, ein gewisses Licht.

Wer das Dunkel kennt, welches noch heute die Geschichte der im sechzehnten Jahrhundert unterlegenen Richtungen bedeckt, wird es erklärlich sinden, daß die Frage nach dem Schicksal der Staupitzianer nur im Zusammenhang mit den verwandten Bewegungen — man pflegt sie als die Richtungen der Mystik und des Enthusiasmus zu bezeichnen — gelöst werden konnte, und ich habe die Aufgabe, die daraus erwuchs, um so weniger abslehnen zu dürsen geglaubt, weil ich wahrnahm, daß troß der Aufklärung, welche die geschichtlichen Untersuchungen seit dem Erscheinen der Werke von E. A. Cornelius (1855 ff.) und Herm. Weingarten (1868) zu Tage gefördert haben, die Verkennung des wahren Charakters jener Bewegung in weiten Kreisen sortsdauert. Ich lasse abhin gestellt sein, wie weit noch heute Parteigegensätze und Parteikämpse das Urtheil trüben; nachdem ich in der Lage gewesen bin, in eingehenden, sast anderthalb Jahrzehnte hindurch sortgesetzten Studien die Akten zu prüfen, halte ich mich sür berechtigt und verpflichtet, den falschen Urstheilen entgegenzutreten, welche in den Religionskämpsen des 16. und 17. Jahrhunderts entstanden sind, die sich aber dis auf die Gegenwart fortgeschleppt haben.

Auch in dem vorliegenden Buche habe ich den Versuch gesmacht, eine in sich abgeschlossene Gesammtanschauung der Resformation zur Darstellung zu bringen und dieselbe mit Hülfe von neuem Beweismaterial zu begründen. Es galt, die großen Grundlinien dieser Auffassung festzulegen und gleichsam den Aufsriß des Gebäudes zu geben, dessen Fachwert, wie ich wohl weiß, noch ausgefüllt werden muß.

Wer bei einem solchen Aufbau den Blick fortwährend auf die allgemeinen Gesichtspunkte und die leitenden Ideen gerichtet halten muß, kann sicherlich in Einzelheiten leicht fehlgreifen. Wer die Grundgedanken ablehnt, wird in solchen Versehen gewiß willkommene Gründe für seine Stellungnahme sinden; aber ich

beftreite, daß mit der Aufzeigung einzelner Versehen für die Beurtheilung der Gesammtanschauung irgend eine Instanz gewonnen ist.

Die Neberzeugung, welcher Karl Weizsäcker bei Besprechung meines Buchs über die Reformation (Lpz. 1885) Ausbruck gab, daß nämlich von diesen Forschungen "die eine oder die ans dere Frucht abfallen werde", ist (wie der letzte Theologische Fahresbericht, Leipzig 1888 S. 177 ausbrücklich bestätigt) inswischen bereits in Erfüllung gegangen. Was die Einwendungen betrifft, welche Karl Müller wider meine Auffassung der sogenannten Waldenser erhoben hat, so habe ich hier nur zu besmerken, daß ich die eingehende und sachliche Widerlegung, welche W. Preger den Aufstellungen Müllers hat zu Theil werden lassen, 1) für vollkommen zutreffend halte und daher einsach darsauf Bezug genommen habe.

Ich freue mich, die Worte, welche ich im Jahr 1882 im Vorwort meines Buchs über Denck niederschrieb, hier wiedersholen zu können, nämlich die Versicherung, daß dies Buch keiner der bestehenden kirchlichen Parteien zu Lied oder Leid geschrieben ist. So sehr mich der Wunsch beseelt, daß die Wahrheit auch auf diesem wichtigen und schwierigen Gebiet an das Licht komme, und so sehr ich der Ueberzeugung bin, daß die Religion Christi dadurch nur gewinnen kann, so bestimmt kann ich versichern, daß ich keiner Partei oder Gemeinschaft (wie sie auch heiße) verspslichtet bin, daß vielmehr lediglich die Liebe zur Wissenschaft,

<sup>1)</sup> B. Preger, Ueber das Verhältniß der Taboriten zu den Baldesiern des 14. Jahrhunderts (Abhandlungen der k. bayer. Akademie der Biss. III. Cl. XVIII. Bd. 1. Abthlg.). München. Verlag der Akademie 1887.

der ich als Historiker diene, mir die Feder in die Hand ges brückt hat.

Dabei liegt es mir fern, zu bestreiten, daß ich ben Prinzipienfragen gegenüber einen beftimmten Standpunkt einnehme. Der beherrschende Gedanke dieses Standpunkts ift der, daß der Grundsatz ber Tolerang, wie er aus dem hier vertretenen Freiwilligkeitsprinzip entspringt, einen wesentlichen Theil der Religion Chrifti bilbet. Wie diefer Gedanke einft, als er seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts unter dem Schut erleuchteter Fürsten sich Bahn brach, das Meifte dazu beigetragen hat, die Religionskämpfe des 17. Jahrhunderts zum Stillftand zu bringen, so wird feine öffentliche Bertretung auch heute der Ausgleichung ber Gegenfäte die mefentlichften Dienste leiften. Wenn es noch gegenwärtig einzelne Parteien giebt, welche mehr durch die Betonung als durch die Beilegung der Gegenfätze gewinnen zu können glauben, so ist doch gewiß, daß bas Gesammtinteresse unseres Reichs und Volks heute wie ebebem die Ausgleichung der religiöfen Gegenfäße in hohem Maafe fordert.

Münster i. W., am 22. Septbr. 1888.

Ludwig Reller.

# Inhalts = Heberficht.

## Erstes Capitel. Staupit' Anfänge bis zum B. 1512.

Einseitung. — Das mittelalterliche Lebensibeal und ber evangelische Glaube. — Staupis' Hertunft. — Stubium in Tübingen. — Baul Scriptoris. — Beziehungen zu Friedrich bem Weifen. — Joh. Othmar. — Staupis' frühere Gestinnungen. — Betonung des Schrift-sludiums. — Die Errichtung der Wittenberger Hochschule. — Die beabsichtigte Erwirkung von Privilegien für die Augustiner. — Scheitern der Pläne. — Staupiz zieht sich zurück. S. 1—21.

# Zweites Capitel. Die Staupițianer 1512—1518.

Wendung der allgemeinen Lage seit 1512. — Der Reuchlinsche Handel. — Die Humanisten und ihre Sodalitäten. — Mirnberg. — Staupit! Beziehungen zu Kirnberg. — Ersneuertes Auftreten. — Die Rürnberger Predigten vom J. 1516. — Wirtungen berselben. — Die Schrift von der Liebe Gottes. — Die Staupitzianer. — Staupitz gilt vielsach als geistiger Führer der religiösen Bewegung (1518). S. 22—52.

## Drittes Capitel. Staupit und Luther.

Luthers Anfänge. — Streng römische Erziehung und Bilbung. — Luthers Gewissensbeunruhigungen und Seelenkeiben. — Erste Berührung mit Staupiz. — Beginn einer neuen Zeit für Luther. — Luther als Staupiz' Schüler. — Luthers und Staupiz' Stellung zur hierarchie. — Gemeinsame Borliebe für die Mystik. — Die Glaubenklehre der "Gottesfterunde". — Die Bedeutung der "Gelassenklehre, b. h. der leidenkwilligen Erzebung. — Gegenfaz zur Kirchenkehre. — Staupiz und die deutsche Mystik. — Luthers Einführung in die Lehre der Gottesfreunde. S. 53—80.

#### Biertes Capitel.

# Die altevangelischen Gemeinden vor der Reformation.

Die "beutsche Theologie" und die "Gottesfreunde". — Zur Beurtheilung der Walbenser. — Bekenntnißschemeinschaft der Gestundungsschemeinschaft. — Die Arkandischblin. — Die altevangelischen Gemeinden als selbständige Grundgestalt christichen Lebens. — Verbreitete Meinungen und eigentliche Leben. — Betonung der Herrenworte. — Das "Geseh Christi" — Die Gelasseniet. — Vrüberlichkeit. — Glaube, Liebe, Hoffnung. — Bekenntnißschriften. — Die Settenskann. — Das Alter der Gemeinden. S. 81—111.

## Fünftes Capitel. Luther und die Böhmen.

Die Ausbreitung ber Keher im 14. Jahrh., besonders in Böhmen. — Die deutschböhmische Bibelübersehung des Tepler Coder. — Die "böhmischen Brüder". — Die Wirkungen von Luthers Auftreten. — Luther zitt als Bertheidiger der Böhmen. — Auftnüpfung der Böhmen mit Luther. — Staupig und Luther als "Husten". — Luthers Vorschläge einer Bereinigung mit den Böhmen. — Luther und die Zwidauer. — Abbruch der Beziehungen zu den älteren Evangelischen. S. 112—129.

#### Sechstes Capitel.

#### Die Entwicklung der lutherischen Theologie und Airche.

Die Wendung in Luthers geistiger Entwicklung seit 1521. — Staupih' Stellung bazu. — Luthers innere Lossagung von der Whstit. — Wiederhervorteten der Scholakit. — Das Wort Gottes oder die reine Lehre. — Inspiration und Canon. — Luthers Stellung zu Paulus. — Cleichstellung des Alten und Neuen Testaments. — Die Gegensähe in Bezug auf die Lehre von Glauben und Werten. — Die Gewisheit des Seelenheils. — Die gänzliche Unfähigkeit des Menschen zur Erfüllung der Gebote. — Erkenntnisvermögen und Wilkensfreiheit. — Bom himmtischen und offenbaren Wilken Gottes. — Luther und die Scholaskik. — Die Keime der Spaltung. S. 180—167.

#### Siebentes Capitel.

#### Die Trennung zwischen Staupit und Luther 1522-1524.

Staupit in Salzburg. — Fortbauer seiner evangelischen Gesinnungen. — Aus ben Salzburger Predigten von 1523. — Die Meinungsverschiedenheiten. — Nückvirkung auf weitere Kreise. — Die Nürnberger Staupitzianer. — Die Evangelischen und die Lutherischen. — Hand Sachs. — Die Schrift des Staupitz vom wechten Glauben. — Gutschieden und Nwed der Schrift. — Widerpruch gegen Luther. — Die Trennung der Parteien. S. 168—198.

#### Achtes Capitel.

#### Der Beginn des Glaubenszwangs in der neuen Kirche.

Die altevangelischen Gemeinden zu Nürnberg seit dem 14. Jahrh. — Die Familie Tucher und die Keher. — Nürnberg und Böhmen. — Martin Reinhard und Anton Tucher. — Folgen der Trennung zwischen den Staupizianern und Luther. — Berusung Deucks nach Nürnberg. — Die Ibeologie des Staupiz in ihrer Verwandtschaft mit Tencks Schriften. — Die drei (bezw. sieden) Stusen und Vrade dei Denck und Staupiz. — Die drei Gesege. — Die drei Grade der Gelasseit. — Die Brischeit. — Die Vroke der Gelasseit. — Die Brischeit. — Die Berschiedenheit zwischen Denck und Staupiz. — Die Schilderhebung der alten Gemeinden. — Gleiche Berechstigung oder nicht? — Der Prozes wider Denck und seine Folgen. S. 198—240.

#### Neuntes Capitel.

# Der Beginn der Reformation und die Regerschulen.

Die "Reherschusen" diesseits und jenseits der Alpen um das Jahr 1515. — Der internationale Zusammenhang der Gemeinden. — Die Brüder am Niederrhein und ihre "Synagogen". — Abolph Clarendach. — Die Namen der Brüder im Bolfsmund vor und nach 1525. — Neue Setten-Namen. — Der Gemeindebegriff und die "Gewalt des Amts". — Woher stämmt die Gewalt des Amts unter den ersten Täusern? — Wahl werden der Das Tömisch-katholische Lebensibeal. S. 241—274.

### Zehntes Capitel.

#### Die Entftehung des sogenannten Anabaptismus.

Die alte Dreitheilung des Gemeinbelebens. — Die "Liebhaber der Wahrheit", die "Brüber" und die "Gottesfreunde". — Die "apostolischen Täuser", die "gemeinen Täuser" und die "freien Täuser". — Schilderungen der eigentlichen "Wiedertäuser" bei Bullinger und Franck. — Die apostolische Begel und das Geseh Christi. — Die evangelischen Gebote und die evangelischen Rathschläge. — Die Brüber in Währen. — Der sog. Unabaptismus und der Bauerntrieg. S. 275—315.

#### Elftes Capitel.

#### Die Bruderschaften der Werkleute und die Reformation.

Wie haben sich die Bunfte und Gilben zur Reformation gestellt? — Die Weber und Steinmegen. — Bilbschniger, Formschneiber und Buchbrucker. — Joh. v. Staupig und die Buchbrucker. — Die Evangelischen und die Lutherischen. — Die Spinoben zu Schleitseim, Augsburg und Nicolsburg. — Dend und hubmeier übernehmen die Führung. — Die Länterung der alten Ueberlieserungen. — Die "Gottessteunde" und die "Brüder". — Die vornehmsten Grundsäge der gemäßigten Täufer. — Waren dieselben Unitarier? S. 316—353.

#### 3mölftes Capitel.

#### Die fogenannten freien Caufer und die Schriften des Staupit.

Der Beginn ber allgemeinen Verfolgung. — Birkungen berselben. — Die Ereignisse in Münster. — Zurückrängung auf eine heimliche Gemeinschaft. — Fortpflanzung sesigesschlossener Gemeinden oder nicht? — Sind die Sakramente symbolische Handlungen? — Die Folgen der Annahme kirchlicher Formen. — Parteiungen und Streitigkeiten. — Lutherische Sette oder nicht? — Die freien Täuser und die Leichhaber des Jandwerts. — Die Beziehungen des deutschen Ordens und der Johanniter zu den Bruderschaften. — Die Naturphilosophen. — Die Humanisten. — Weigelianer und Rosenkreuzer und die Schristen des Staupig und der altebangelischen Gemeinden. S. 354—895.

| Beilagen |  |  | ٠ |  | • | ٠ | ٠ |  | • | S. | 397-419 |
|----------|--|--|---|--|---|---|---|--|---|----|---------|
| Register |  |  |   |  |   |   |   |  |   | ,, | 420-434 |





# Erstes Capitel.

# Stanpit' Anfänge

bis zum J. 1512.

Einseitung. — Das mittelasterliche Lebensibeal und der ebangelische Flaube. — Staupig' Herfunst. — Studium in Töbingen. — Baul Scriptoris. — Beziehungen zu Friedrich dem Beisen. — Joh. Othmar. — Staupig' frühere Gesinnungen. — Betonung des Schriftsstudiums. — Die Errichtung der Wittenberger Hochschuse. — Die beabsichtigte Erwirkung von Privilegien für die Augustiner. — Scheitern der Pläne. — Staupig zieht sich zurück.

Johann von Staupit, der ehemalige Generalvicar der Augustiner-Eremiten und spätere Abt des Benediktiner-Alosters S. Peter in Salzdurg, hat innerhalb der katholischen Kirche geslebt und ist innerhalb derselben gestorben. Das Ordensgewand, das er von Jugend auf trug, hat er niemals abgelegt und mit allen Ehren, wie sie einem hohen Geistlichen gebühren, ist er in der Kirche seines Klosters beigesetzt worden. 1)

Gleichwohl ist die Thatsache, daß Staupitz ein Vorkämpfer evangelischen Glaubens und Denkens gewesen und bis an seinen Tod geblieben ist, von Freund und Feind unbestritten. Luther selbst hat diesen Umstand viel zu nachdrücklich und viel

<sup>1)</sup> Noch heute werben im S. Betersstift zu Salzburg zwei Porträts des Staupitz ausbewahrt, deren eins die Unterschrift trägt: "Johannes IV. Abdas S. Petri Salisburgi natione Thuringus, ex Nobili Familia de Staupitz, Monachus primum Ordinis Eremit. S. Augustini, SS. Theologiae Doctor et Martini Lutheri Professor etc. — sepultus in Sacello S. Viti." Näheres bei H. Aumüller im Jahrbuch der Geselsschaft f. d. Gesch. d. Protest. in Destreich. Wien u. Lpz. 1881 (2. Jahrg.) S. 49.

zu oft betont, als daß es möglich mare, ihn unter irgend einem Borwand zu bezweiteln ober einzuscheanten.

Es giebt einen Standpunkt, für welchen die Geschichte ber driftlichen Rirche in zwei ichroff von einander getrennte Beitabschnitte zerfällt — Abschnitte, welche nicht einmal durch Vorstufen ober Uebergänge mit einander verbunden find, sondern trot gemisser außerer Zusammenhänge in scharfer Scheidung einander gegenüber fteben. Der erfte biefer Zeitabichnitte reicht bis jum 3. 1517 und umfaßt die Periode des romischen oder mittelalterlichen Lebensideals und wird durch jene Finfterniß, die der Zeit bis um das J. 1500 angeblich eigen mar, gekennzeichnet; ber zweite ift berjenige, in welchem die Welt von dem Dunkel, das bis dahin die Chriftenheit umnachtete, erlöft ward, indem (wie die Ginen fagen) die Rirche Luthers das Mittelalter zum Theil, 1) die Kirche Calvins aber daffelbe vollständig überwand, oder (wie die Anderen meinen) die Kirche Calvins, die ihr "Borbild in mittelalterlichen Reformunternehmungen hatte",2) das Ziel nur halb, die Kirche Luthers aber ganz erreichte.

Diese Auffassung ward einst zuerst von denen vertreten, welche der Ueberzeugung waren, daß der Glaube der Reformatoren und die Lehre Christi sich decken, wobei die Lutheraner

<sup>1)</sup> Albr. Ritschl, Gesch. b. Pietismus I 1, S. 81 sagt, daß die lutherische Kirche dem katholischen Kirchenwesen näher zu stehen scheine als die Kirchen aus der Gründung Zwinglis und Calvins. "In der lutherischen Kirche (fährt Ritschl fort) sind wirklich manche Elemente mittelalterlicher Herkunft fortgepflanzt oder mit Modisikationen reproducirt worden, welche in den andern Kirchen weggefallen sind."

<sup>2)</sup> Daß Calvins und Zwinglis Reformation ihr Vorbild in "mittelsalterlichen Reformunternehmungen" haben und eine Parallele zwischen Calvin und Savonarola einerseits und den Hussiten und den Täusern andererseits besteht, s. bei K. Müller, Borträge der theol. Conserenz in Gießen u. s. w. Gießen 1887 S. 51. Ebendort S. 45 sindet sich der Nachweis, daß die Mennoniten (ebenso wie die böhmischen Brüder) "mittelalterlich religiösen Geistes" sind.

dies natürlich in vollem Umfang nur für den Stifter ihrer Kirche, die Calvinisten für die Lehre Calvins u. s. w. zuzugestehen im Stande waren. Es hat Gott gefallen — so lehrte und sagte man —, Luther, bezw. Calvin oder Zwingli in wunderbarer Art zu erleuchten, und man darf glauben, daß diese Männer, deren sich Gott bediente, um nach einer Versinsterung von sast fünfzehn Jahrhunderten der Welt das Licht des Evangeliums zu schenken, in höherer und ungewöhnlicher Weise Träger seiner Offenbarungen und Vermittler seines Willens gewesen sind.

Es ift allerdings gewiß, daß die Gestalten der Reformatoren sich um so höher und reiner von ihrer Umgebung abheben,
je tieser die Finsterniß war, welche bis zu ihrem Erscheinen die Welt bedeckte und daß das Ansehen der Männer, welche von der lutherischen, bezw. calvinischen oder zwinglischen Kirche in solcher Weise als erleuchtet und begnadigt angesehen werden, eine außerordentliche Steigerung ersahren mußte. Auch ist es wahr, daß diese Betrachtungsweise Denjenigen, welche nicht im Stande sind, tieser in die Dinge einzudringen, gewisse Formeln und Schlagworte an die Hand giebt, welche, sobald sie einmal in Umlauf gesetzt sind, zur Einwirfung auf die Menge nützlich zu sein pslegen. Allein so groß die Bortheile sein mögen, die aus dieser Auffassung erwachsen, so groß sind die Bedenken, welche von je, selbst innerhalb der neuen Kirchen, wider dieselbe geltend gemacht worden sind.

Es ift freilich gewiß, daß Luther, Zwingli und Calvin die Stifter von neuen Kirchen im vollen und eigentlichen Sinne gesworden sind und daß sie manche sehr wichtige Lehren vorgetragen haben, welche durchaus ihr persönliches Eigenthum waren; wer daher die Wahrheit nur in diesen Kirchen sindet und sie gleichs sam an dieselben gebunden hält, muß folgerichtig die Zeit, welche die Welt bis zu deren Errichtung durchlausen hat, als eine Zeit tieser Finsterniß betrachten, als eine Zeit zugleich, wo die Vers

heißung: Siehe, ich bin bei euch alle Tage, zeitweilig nicht in Erfüllung gegangen ist.

Allein es giebt doch auch viele Personen, welche der Ueberzeugung sind, daß jene Darstellung den geschichtlichen Thatsachen nicht entspricht und daß dieselbe die Geschichte der Christenheit in einer Beise auseinanderreißt, die nicht einmal völlig im Sinne der Männer war, die man durch jene Darstellung verherrlicht. Aus dieser Ueberzeugung sind die nie ausgegebenen Versuche hersvorgegangen, Reformatoren vor der Reformation aufzusuchen — Versuche, die in dem bezüglichen Werke Ullmanns ihren bekannsteften Ausdruck gefunden haben.

Es ift ja nun allerdings gewiß, daß es in dem Sinne, wie Ullmann es meint und wie Luther, Zwingli und Calvin Reformatoren waren, Reformatoren vor der Reformation nicht gegeben hat; aber das Wahre an jenen Versuchen ist das, daß es einen evangelischen Glauben schon vor dem J. 1517 gegeben hat, und diejenigen, welche dies bestreiten, haben Luthers eigne Luffassung des Sachverhaltes gegen sich.

Die einfache Thatsache, daß Luther sich stets als Schüler des Joh. v. Staupitz gefühlt und bezeichnet hat, beweist, daß er das Borhandensein von Lehrern des evangelischen Glaubens schon vor dem J. 1517 anerkannte und daß er einräumte, daß es solche auch innerhalb der katholischen Kirche und im Ordensgewand gegeben habe. Gewiß sind ihm die Unterschiede, die ihn von Staupitz trennten, nicht unbekannt geblieben, aber er hat dieselben nicht als so grundsätliche betont, daß er den alten Lehrer als ausgeschieden aus der Zahl der Evangelischen hätte betrachtet wissen wollen.

Wenn man sich nun vergegenwärtigt, daß Staupit als Bertreter einer Geistesrichtung dasteht, die im J. 1524, wo er starb, weit verbreitet war (wir können sie als die Richtung der Staupitzianer bezeichnen), und daß es Gemeinschaften gab, die

mit ihm alle wesentlichen Grundfätze theilten, fo erhellt, dag vor bem J. 1517 zwar feine Reformatoren (bazu gehört auch Staupit nicht) und feine lutherische ober reformirte Rirche, aber .doch Anhänger des evangelischen Glaubens und evangelische Gemeinschaften vorhanden gewesen sind, und es bleibt mithin bie Möglichkeit offen, die Eriftenz von Evangelischen vor und nach dem J. 1517 anzunehmen. Allerdings fällt diese Möglichkeit sofort hinweg, wenn man dasjenige als das Merkmal des evangelischen Glaubens betrachtet, mas Luther, Zwingli und Calvin im Gegensatz zu Staupitz gelehrt haben; nimmt man aber bie Lehren, welche diesen Männern gemeinsam waren als die wesentlichen Rennzeichen evangelischer Denkweise, so eröffnet sich ein gang veränderter Einblick in die Entwicklung des Chriftenthums. Die Scheidung awischen ber mittelalterlichen Finfterniß und bem Licht des Evangeliums fällt hinweg und es eröffnet fich der Blick auf eine Stetigkeit, Continuität und Gesemäßigkeit, welche die Entwicklung der Dinge in ihrem einfachen und doch fo großartigen Bufammenhange erfennen läßt.

Bird nicht das Verständniß des geschichtlichen Verlaufs des Christenthums wesentlich erleichtert, wenn wir wissen, daß es Männer, die die Wahrheit kannten und lehrten, durch alle Jahrhunderte gegeben hat und daß die rechte Erkenntniß weder an das Ordensgewand noch an den Relch gebunden war? Soll sich der Sah: Die Wahrheit kann leiden, doch niemals untersgehen, nicht auch in der Geschichte des christlichen Glaubens bewährt haben? Ist es nicht erhebend, wenn wir glauben dürsen, daß die Wahrheit, 'nachdem sie unter den Menschen erschienen war und in festen Gemeinden sich irdische Träger und Gesäße geschaffen hatte, diese Träger trot aller Gesahren und Abirrungen dauernd bewahrt und erhalten hat und daß die "rechten Christen" aus allen Kirchen und Confessionen mit jenen sichtbaren Gesmeinden stets zu einer unsichtbaren Gemeinschaft der "Kinder

Gottes" verbunden gewesen sind, die den Geist der ältesten Christen Gemeinden fortpflanzten und still, aber unentwegt an dem Ausbau des Gottesreiches gearbeitet haben?

Joh. v. Staupitz entstammte einem Abelsgeschlecht, welches seit Jahrhunderten im Chursürstenthum Sachsen ansässig war und bessen Name auf alte Beziehungen zu den benachbarten slavischen Gebieten hindeutet. Wir kennen sein Geburtsjahr und seinen Seburtsort nicht; doch dürste er um das J. 1465 geboren sein, und, wie die Ueberlieferung sagt, aus dem Meißnischen stammen.

Die ersten zuverlässigen Nachrichten über seinen Lebensgang stammen aus dem J. 1497, wo er dem Augustiner-Aloster zu Tübingen incorporirt wurde. Die Universitäts-Matrikel, in die er am 3. Mai 1497 eingetragen ward, nennt ihn bereits Lektor der Theologie; am 6. Juli 1500 wurde er zum Licentiaten und einen Tag später auch zum Doktor der h. Schrift befördert.

In Tübingen herrschte im Allgemeinen natürlich die herskömmliche Kirchenlehre, wie sie das Mittelalter festgestellt hatte und die man unter dem Namen der Scholastik zusammenzusfassen pflegte.

Indessen war der Gedanke einer "Reformation der Kirche an Haupt und Gliedern", welcher im 15. Jahrh. alle Kreise und Stände bewegte, auch hier lebendig und wir wissen, daß Herzog Eberhard von Würtemberg, der Gönner Reuchlins, als er einst im Hinblick auf die Verderbtheit der Kirche den Wunsch nach einer solchen Reformation äußerte, nur die Ideen zum Ausdruck brachte, welche seine Tübinger Gelehrten, darunter namentlich den Conr. Summenhart und den Franziscaner Paul Scriptoris, seit langer Zeit beseelten.

Scriptoris 1) gehörte in der Zeit, wo Stanpit nach Tüsbingen kam, zu den bekanntesten Gottesgelehrten dieser Hochsschule. Seine Vorlesungen wurden start besucht, auch gerade von den Augustinern. Er war Schüler des Reuchlin im Grieschischen gewesen und beschäftigte sich außer mit dem Studium der h. Schrift, das er besonders betonte und empfahl, mit der Kosmographie des Ptolemaeus, der Geometrie des Euklid und mit der Erlänterung mathematischer und astronomischer Instrusmente, zumal des Astrolabiums, und übte damit eine Thätigkeit, die ihn naturgemäß mit den zeitgenössischen Mathematikern und Astronomen in Verbindung brachte.

Es ist beachtenswerth, daß unter den Schülern, die er um bas J. 1500 in Tübingen hatte, außer Staupit viele andere späterhin als eifrige Anhänger ber evangelischen Lehre bekannt geworden find, 3. B. Conr. Bellican, Thomas Wyttenbach, (ber Reformator von Biel), und Joh. Mantel, sämmtlich Unhänger der reformirten Lehre. In der That bestätigt denn auch Pellican, daß Scriptoris um das J. 1498, wo er ihm persönlich nabe trat, vertraulich freiere Ansichten über die Rirchenlehre geäußert und namentlich gesagt habe, die Reit der Reformation der Kirche stehe bevor, man musse die scholastische Theologie verlaffen und zu ben Lehrern der alten Rirche gurud= fehren — eine Aeußerung, aus der erhellt, daß Scriptoris sich sogar schon bestimmte Vorstellungen über ben Weg, den die Besserung zu nehmen habe, gebilbet hatte und ber boch mertwürdig an spätere Versuche, ju ben altesten Beiten gurudgukehren, anklingt.

<sup>1)</sup> Die nachfolgende Schilberung des Scriptoris beruht auf den Forschungen Eschers bei Ersch und Ernber III. Sekt. 15. S. 227 ff. in dem Aufsat über Pellican. — Ergänzungen dazu s. bei A. Moll, Joh. Stöffler von Justingen. Lindau 1877 S. 17, nach J. J. Moser, Vitae prof. Tubing. Ord. theol. Tub. 1718.

So lange Scriptoris diese Ansichten nur vertraulich vortrug, war er unbelästigt geblieben, als er aber ansing, in seinen Predigten seine wahren Meinungen zu sagen, ward der Plan gefaßt, ihn als Reher vor das Juquisitionsgericht zu stellen. Indessen sich man es schließlich besser, das Aussehen zu vermeiden und das Provinzial-Capitel der Franziscaner, welches im Jahre 1501 zu Pforzheim tagte, beschloß, ihn seines Lehrantes zu entheben und dem Rloster in Basel zu incorporiren; im J. 1502 erhielt er die Nachricht, daß man im Begriff sei, ihn einzukerkern und er sloh daher nach Wien und von da nach Italien. Als er starb, ging das Gerücht (das aber doch wohl falsch war), daß er heimlich bei Seite geschafft worden sei. 1)

Bei der Betrachtung bieses Falles muß man die firchliche Praxis im Auge behalten, wenn man ihn richtig verstehen will. Die Kirche pflegte in jener Zeit, wo tiefe Strömungen ungufriedener und antihierarchischer Gesinnungen durch die Bölfer gingen — man muß bedenken, daß damals Alexander VI. (1492—1503) Papft war, ein Mann, der die Welt durch Lafter in Staunen sette - die Anftrengung von Regerprozessen wider ihre eignen Beiftlichen gern zu vermeiben; zumal fürchteten die mächtigen Orden stets, durch die Verurtheilung eines der Ihrigen die gange Gemeinschaft geschädigt zu feben. Wenn es sich nun aber gar um Männer handelte, die, wie Paul Scriptoris, als Gelehrte einen Ruf besaßen und die sich vieler Schüler und Freunde rühmen konnten, so war Vorsicht doppelt geboten und felbft im Fall unzweifelhafter Regerei ichien es gerathener, die Angelegenheit in der Stille abzumachen und öffentliche Erörterungen und Entzweiungen zu vermeiden.

Diese Gesichtspunkte muß man festhalten, wenn man die

<sup>1)</sup> Daß Männer, deren wissenschaftliche Thätigkeit auf dem Gebiet der Mathematik lag, mehrsach in den Verdacht der Reterei gekommen sind, beweist n. A. die Hinrichtung des Prosessos Cecco d Ascoli († 1827) in Bologna.

Geschichte des Joh. v. Staupit und das Verhalten der Kirche gegen ihn recht würdigen und verstehen will. Nachdem Staupitz sich in seinem Orden eine wichtige Stellung erworben und einen mächtigen Fürsten zum Beschützer gewonnen hatte, war für ihn eine ziemlich große Freiheit der Bewegung möglich, ohne daß er öffentliches Einschreiten zu befürchten brauchte.

Die Familie des Joh. v. Staupit, seine Bater und Großväter, hatten seit Jahrhunderten vielfach im Dienst der fachsischen Fürsten und Bischöfe gestanden und noch im I. 1499 begegnet uns ein Heinrich von Staupit in der Umgebung des Bischofs Johann von Meißen und im J. 1476 hatte ein Dietrich v. Staupit den Herzog Albrecht den Beherzten von Sachsen nach Jerusalem begleitet. Es war gang natürlich, daß Johann, ben Ueberlieferungen der Familie entsprechend, zu denselben Söfen in Beziehungen trat und in der That finden wir frühzeitig (die Beit ber ersten Unknüpfungen läßt sich leiber nicht feststellen) einen Berkehr zwischen dem Churfürsten Friedrich b. Beisen und unserem Ordensbruder. In einem undatirten Schreiben au ben Churfürsten, das vielleicht um 1500 aufgesett sein mag, 1) fagt Staupit: "Ich weiß doch feinen lieberen Freund denn Em. Fürftl. Gnaden, meinen allergnädigften Berrn" und beutet an, daß er bereits in des Churfürften Angelegenheiten thätig gemesen sei.

Das Haus der Wettiner war um jene Zeit das angesehenste und mächtigste Fürstengeschlecht im Reiche. Churfürst Friedrich selbst ragte durch Bildung und geistige Begabung über viele Fürsten hervor und war getragen von der Verehrung und Liebe seines Bolkes. Einer seiner Brüder war Erzbischof von Magdesburg, ein Better, ebenfalls Friedrich mit Namen, ein Sohn

<sup>1)</sup> Daffelbe ist abgedruckt bei Kolde, Die deutsche Augustiner-Congr. u. s. w. S. 438.

Albrechts des Beherzten, war seit 1498 Hochmeister des deutsschen Ordens in Preußen, seine Schwester Margaretha war Herzogin von Braunschweig-Lüneburg und in Hessen führte das Haus Wettin damals die obervormundschaftliche Regierung.

Friedrich ber Weise intereffirte fich schon fruhzeitig für die religiösen Fragen und erörterte dieselben gelegentlich auch mit Staupit - eine Thatsache, die schon an fich beweift, daß das Berhältniß der beiden Männer feine oberflächliche Beziehung gewesen sein kann. Eines Tags ereignete sich ein Borfall — wir fennen benfelben aus einem Briefe Luthers vom 27. Märg 1519 an den Churfürsten -, der die innere Verwandtschaft der Auffassung des Staupit und Friedrichs deutlich beleuchtet. Letterer brachte das Gespräch auf den Inhalt der damaligen Predigten, welche die Hörer falt ließen und nur spitfindige Lehrpunkte erörterten, die von Andern durch andere Spitfindigfeiten bald wieder gerpflückt murden; allein die h. Schrift fei es, die mit Majeftät und Rraft die Bergen zu sich zwinge; fie lehre nicht wie die Schriftgelehrten und die Pharifaer. Als Staupit lebhaft einstimmte und seine Ansicht über die Sache fund gab (wir werben diese Ansicht bald kennen lernen), da streckte der Churfürst ihm die hand entgegen und fagte: "Berfprich mir, ich bitte Dich, daß Du immer diese leberzengung begen willft."1)

In eruster und entscheidungsvoller Stunde, eben im J. 1519, entschloß sich Luther (unzweiselhaft mit Staupig' Bor-

<sup>1)</sup> Luther an ben Churfürsten 1519, März 27. (be Wette I, 243): Retulit olim optimus et vere mihi in Christo reverendus pater meus, Johannes Stupitius, cum apud Dominationem tuam conversaretur, incidisse aliquando sermonem de iis, qui ad populum declamant, tum, quae est tui judicii mira acrimonia, te dixisse, conciones illas, quae argutiis et traditionibus hominum constant, mire frigere, ac ad persuadendum in rebus nostris elumbes et eviratas esse, quantum nihil potest tam acutum adduci, quod non rursus alia argutia possit convelli: Scripturam vero sanctam unam esse, quae tanta Majestate et energia etiam

wissen) den Churfürsten an diese Worte zu erinnern. Gben der Standpunkt, so erklärte Luther, den Friedrich damals zu erkennen gegeben habe, sei es, den er (Luther) heute einnehme und vertheidige und um dessentwillen er Verfolgung seide. Und in der That, die Gesinnung, die Staupitz treu bewahrt und auf Luther übertragen hatte, hatte auch der Churfürst nicht gewechselt. Er versagte im entscheidenden Augenblick der geistlichen Gewalt trotz des ernstesten Drängens der Curie den weltlichen Arm und schützte den Mann, der öffentlich wider dieselben Mißbräuche auftrat, die er selbst im Stillen längst beklagt hatte.

Es lag auf der Hand, daß die Beziehung des Staupit zu einem solchen Fürsten ein Schlüssel war, mit dem sich viele Thüren schließen ließen und wir werden sehen, wie sich diese Thatsache geltend machte.

Der erste batirte Brief, den wir von Staupitz besitzen, ist an den Buchdrucker Joh. Othmar gerichtet und stammt vom 30. März 1500.

So unbedeutend diese Spur einer persönlichen Beziehung zu sein scheint, so verdient sie doch größere Beachtung als ihr bisher zu Theil geworden ist. Der Brief nämlich, dessen Hauptsinhalt in der Bitte besteht, die Schrift Decisio quaestionis de audientia missae, zum Druck zu bringen, deutet in seinen Formen auf ein näheres Verhältniß der beiden Männer hin. 1)

Joh. Othmar scheint ein Altersgenosse bes Staupitg ge-

citra nostram operam sonet, ut captis consumtisque mox omnibus machinis disceptationis, urgeat et cogeat dicere. Nunquam sic loquutus est homo, hic digitus dei est; non enim docet ac scribae et pharisaei, sed sicut potestatem habens. In quam sententiam, cum ille non illibenter pedibus ivisset et commendasset, tum te porrecta manu manum illius postulasse et dixisse: Stipulare mihi, quaeso, ita perpetuo te sensurum.

<sup>1)</sup> S. den Brief bei Rolde, Die beutsche Aug.-Congr. u. f. w. S. 436.

wesen zu sein; er stammte aus Reutlingen und hatte studiert und sich ben Magistergrad erworben. Er felbft wie fein Sohn und Nachfolger Silvan Othmar find als Buchdrucker, mehr aber noch durch die hervorragende Theilnahme des Geschäftes an der Herstellung religiöser, zumal reformatorischer Schriften befannt geworden. Johann bruckte erft in Reutlingen, dann seit 1497 in Tübingen und von etwa 1501 an in Augsburg, wo Silvan nach 1517 die Firma weiter führte. Es ift den Forschern schon früher aufgefallen, daß Johann besonders viele Bücher religibsen Charafters in beutscher Sprache verlegte. "Meist find es Werke religiosen Inhalts, sagt sein Biograph Steiff 1), und zwar folche, die auf Vertiefung des chriftlichen Lebens bringen. Es genügt, Namen wie Suso, Tauler, Beiler von Raisersberg zu nennen, um die Richtung, die durch Joh. Othmars Presse gepflegt murbe, zu bezeichnen. Auch die Berausgabe der deutschen Bibel - man gahlt fie als die dreizehnte ber vorlutherischen deutschen Bibelübersetungen — stimmt dazu." Silvan setzte die Richtung des Geschäftes fort und bruckte alsbald nach llebernahme des Verlags die deutsche Bibel (1518) von Neuem und gab die "beutsche Theologie" heraus. Mit besonderm Gifer nahm er sich bann, als bie religibse Bewegung ausbrach, der oppositionellen Literatur an, so daß der Rath von Augsburg ihm im J. 1520 ein Verbot zugehen ließ. Gleichwohl setzte er die Thätigkeit im Geheimen fort und man fann behaupten, daß das Othmariche Geschäft zur Berbreitung der Reformation in Süddeutschland neben den großen Baseler und Nürnberger Druckereien bei Weitem das meifte beigetragen hat. Besonders beachtenswerth ift, daß den Othmars (und zwar dem Bater wie dem Sohn) bei der Ansstattung und Berbreitung ihrer Verlags-Sachen bie Mitwirkung ausgezeichneter

<sup>1)</sup> Steiff in ber Allg. Deut. Biographie Bb. 24, 548.

Formschneider und Künstler zu Theil geworden ist. 1) Männer wie Hans Burgtmaier, Hans Schäuselein, Daniel Hopfer, der unbekannte Meister H. F. und Andere haben für diese Officin gearbeitet und man erhält dadurch eine hohe Vorstellung von dem geistigen Leben, welches in dieser Werkstätte deutschen Fleises herrschte.

Paul Scriptoris war es gewesen, welcher den Joh. Othemar bestimmt hatte, im J. 1497 von Reutlingen nach Tübingen überzusiedeln — eine Thatsache,<sup>2</sup>) welche beweist, daß die beiden Wänner schon früher näher verbunden gewesen sein müssen. Der erste Druck Othmars in Tübingen war des Scriptoris Lectura über Occam<sup>3</sup>), denselben Occam, der neben und mit Marsilius von Padua an der Seite Ludwigs des Baiern wider das Papstethum gekämpst hatte, der die Unsehlbarkeit des Papstes und der Concilien auf das umfassendste bestritten und die Rechte der Laien in der Kirche am entschiedensten versochten hatte und der unverssöhnt mit der Kirche gestorben war (1349).

Wenn man den Hinweis des Scriptoris auf Occam, die Erneuerung der deutschen Mystiker des 14. Jahrh. durch Othmar und die wenige Jahrzehnte später eben in den Kreisen der Buch-drucker, Formschneider und Bauleute hervortretende Hinneigung zu Marsilius von Padua ins Auge faßt — wir werden auf die Vorliebe dieser Männer für die Jdeen der altdeutschen Opposition später noch zurücktommen —, so klärt sich für den, der die Bedeutung dieser Literatur in der Geschichte der Gemeinden, die

2) Die Thatsache selbst wird durch die Angaben ber Allg. Deut. Biogr.

24, 549 bestätigt.

<sup>1)</sup> Bgs. R. Muther, Die deutsche Bücherillustration der Gothik und Frührenaissance. München 1884 Register s. v. Othmar.

<sup>3)</sup> Der Titel lautet: Scriptoris, Paulus, o. Min., Lectura declarando doctoris subtilis sententias circa Magistrum in primo libro. Tubing. Joh. Ottmar. 1498. 24 die Martii. Im J. 1506 erschien eine Ausgabe besselben Buchs zu Carpi.

man "Retzer" nannte, kennt, vielleicht Manches auf, was bisher bunkel war.

Man könnte in dem Buch, welches Staupig "seinem Joh. Othmar" (wie er schreibt) zum Oruck übergab, vielleicht einen Anhalt für die Ermittelung seines damaligen Standpunktes sinden, wenn es erwiesen wäre, daß er es geschrieben hat. Indessen deutet Staupig in dem erwähnten Brief, welcher der Ausgabe vom J. 1500 ¹) vorgedruckt ist, auch nicht mit einer Silbe seine Urheberschaft an, sondern bittet lediglich um die Drucklegung der Schrift; dazu kommt, daß wir eine andere Ausgabe besitzen, welche vielleicht um 1500, vielleicht früher erschienen ist ²), die von Staupig nicht das geringste erwähnt.

So lange die Frage nach der Urheberschaft aber offen ist 3), ist es nicht erlaubt, daran Schlußfolgerungen in Bezug auf die religiöse Denkweise des Staupit in dem einen oder anderen Sinn zu knüpfen.

Um dieselbe Zeit, wo der Plan gefaßt worden war, den Scriptoris vor das Inquisitionsgericht zu stellen und wo dessen Amtsenthebung und Versetung beschlossen wurde, ward auch Conr. Pellican von seinen Ordensoberen aus Tübingen entfernt und nach Russach im Elsaß mit dem Vesehl geschickt, Priester zu werden. Gleichzeitig verließ Joh. Othmar das kaum bespründete Geschäft, um nach Angsburg zu wandern und Staupitz erhielt den Auftrag, nach München zu gehen.

<sup>1)</sup> Der Titel lautet: Decisio questionis de | audiencia misse in par | rochiali ecclesia dominicis | et festivis diebus. Am Schluß: Ex Tubingen Anno 1500. Ich benute das Exemplar der Münch. Hof- u. Staats Bibl.

<sup>2)</sup> Der Titel lautet: Decisio questionis | de audientia misse in parrochiali | ecclesia dominicis et festivis diebus. Cum ceteris annexis. D. D. u. J. Ebenfalls in München.

<sup>3)</sup> Dies hat schon Ullmann, Ref. vor der Reformation Bb. II 2 (1866) S. 221 gesehen und betont.

Es versteht sich von selbst, daß Staupitz in jener Zeit nichts durch den Druck an die Deffentlichkeit gebracht hat, was mit der äußerlichen Unterordnung unter die Kirche und mit der Achtung vor dem bestehenden Dogma unvereindar war.

Indessen verträgt sich eine solche Unterordnung, wie man weiß, sehr wohl mit einer stark ausgeprägten antihierarchischen Geistesrichtung. Eine Auffassung von Religion und Kirche, wie sie Staupitz vielleicht schon damals, sicherlich aber später gehegt hat, ist nicht leicht der Versuchung ausgesetzt, den Werth oder Unwerth kirchlicher Einrichtungen streitend zu erörtern, sondern ihr genügt es, die höchsten und allgemeinsten Gesichtspunkte des Christenthums zum Zweck der Tröstung und Vesserung der Mensichen zur Varstellung zu bringen.

Um eine Sache ober ein Syftem zu bekämpfen, liegt durchsaus nicht der einzige Weg in öffentlichen Angriffen; schon das durch, daß man das Eine betont, das Andere aber mit Schweisgen übergeht, kann man eine ganz bestimmte Richtung verstreten.

Wenn man den Weg, den Staupit, seiner Gesinnung entsprechend, einschlug, sich klar machen will, so muß man sich der Rämpse erinnern, die der große Dominikaner Joh. Tauler einst in gleicher Weise geführt hat. Und nicht bloß in der Methode, sondern auch in den Grundsätzen tritt die innere Verwandtschaft für denjenigen schlagend zu Tage, der mit den Grundgedanken der sog. Mystik sich vertraut gemacht hat.

Staupitz spricht in späteren Jahren oft von benen, die "die Wahrheit an das Licht bringen". Wo er diesen Ausdruck gestraucht, da setzt er "die Wahrheit" jedesmal in einen ausdrücklichen Gegensatz zur herrschenden Kirchenlehre und bezeichnet das mit die, welche (wie er sagt), von der babylonischen, um nicht zu sagen römischen "Pestilenz", verfolgt werden. Am 7. Sept. 1518 schrieb er einen Brief an Spalatin, in welchem er solgens

des merkwürdige Erlebniß berichtet: "Ich weiß, wie sehr die babylonische, um nicht zu sagen römische Pest wider diesenigen wüthet, welche den Mißbräuchen derer widersprechen, die aus Christus ein Geschäft machen. Ich habe nämlich einen Prediger, der die Wahrheit sehrte, gewaltsam von der Kanzel reißen und, obwohl es ein hoher Festtag war, vor allem Volk mit Stricken seinen das Gefängniß schleppen sehen. Es giebt Männer, die noch grausameres erlebt haben".1)

Diese Anspielung auf die Stelle der Offenbarung, wo von Babylon, das da trunken ist von dem Blute der Heiligen und der Zeugen Jesu Christi, die Rede ist, verräth eine Stimmung, welche doch auf das lebhasteste an die Predigten Savonarolas über die Offenbarung und an die apokalyptischen Schriften der "Wiklesiten" und "Pickarden" erinnert, die also weit über einen bloß theoretischen Widerspruch in diesem oder jenem Lehrpunkt hinausging.

Es wäre für die ganze Geschichte des Staupitz wichtig, wenn man Ort, Zeit und Personen dieses Erlebnisses feststellen könnte; denn es ist ersichtlich, daß er den Standpunkt des Mannes, der hier um des Glaubens willen versolgt ward, als den wahren und richtigen anerkennt und damit wäre, da die Begebenheit offenbar längs vor dem Datum des Briefs sich zugetragen hat, ein Anhalt für seine früheren Lehrmeinungen gewonnen.

Wenn man diese Aeußerungen mit den Gesinnungen der Männer zusammenhält, die sich seine Schüler und Freunde nannten und sich der Bemerkung Luthers erinnert, Staupit sei es gewesen, "der ihn aufgestachelt habe wider den Papst",")

<sup>1)</sup> S. ben Brief im Anhang Nr. I.

<sup>2)</sup> Colloquia ed. Bindseil III, 188: "D. Staupitius me incitavit contra papam." — Lgs. hierzu die merkwürdigen Aeußerungen Luthers Coll. II, 2.

so ist man doch sehr berechtigt, anzundhmen, daß die Gesinnung, bie er später öffentlich bethätigte, auch früher schon im Stillen seine Seele bewegt hat.

Diese Vermuthung erhält eine merkwürdige Bestätigung durch eine kürzlich bekannt gewordene Aeußerung Luthers, aus der hervorgeht, daß Staupitz bereits um dieselbe Zeit, wo er durch seine Beziehung zum Churfürsten von Sachsen nach Wittensberg berufen worden war, auf eine Bewegung hinarbeitete, wie sie unter seinem Schutz und unter seiner Zustimmung etwa vierzehn Jahre später wirklich von dort ausging.

"Staupit, sagt Luther in einem seiner Tischgespräche"), war ein sehr kluger Mann und ein großer Liebhaber und Beförderer der Studien. Als er gewählt (d. h. Generalvicar geworden) war, da wollte er in dem ersten Triennium (1503—1506) dieses Werk des Glaubens gar ausrichten durch eignen Rath und Klugheit; im zweiten Triennium (1506—1509) wollte er das Werk des Glaubens ausrichten durch den Rath der Bäter (d. h. der Ordensgenossen), aber die Sache ging nicht vorwärts; im dritten Triennium (1509—1512) stellte er die ganze Sache Gott anheim. Da gings viel weniger fort. Deßhalb sagte er, laß es gehen, wie es geht. Es kann weder ich noch die Patres noch Gott es schaffen, es muß ein ander Triennium und Vicariat kommen. Da kam ich darein und habs anders angefangen."

Diese Bemerkungen werfen boch ein sehr klares Licht auf Dinge, die bisher nicht bekannt geworden waren, weil sie sich in der Stille vollzogen haben. Das J. 1512 bedeutet in der

<sup>1)</sup> Cordatus Tagebuch über Luthers Tischgespräche, hrsg. v. Wrampelmeher 1885 S. 390. Der hier zweimal gebrauchte Ausdruck "hoc negotium fidei" bedeutet an anderen Stellen in Luthers Tischgesprächen Luthers Werf in der Glaubensfrage; er sagt auch wohl "hoc novum de verbo dei negotium." Bgl. Cordatus Tagebuch Nr. 76. — Der Sinn der ganzen Stelle erhellt aus dem Schluß, wo Luther deutlich auf die religiöse Bewegung hinweise.

That insofern einen wichtigen Wendepunkt als Staupitz sich das mals von der öffentlichen Lehrthätigkeit überhaupt zurückzog, während Luther den Grund zu allen späteren Schritten dadurch legte, daß er Doktor der Theologie wurde und als Prediger die Kanzel betrat.

Es wird fich ja im Einzelnen wohl nie entschleiern laffen, wie Staupit fich die Neuerungen, die er in "bem Werk bes Glaubens" plante, gedacht hat. Aber wir haben in der Anbeutung des Scriptoris, daß es gelte, zu den alten Lehrern jurudgutehren, einen gewiffen Sinweis auf bie Biele, welche ben Männern bes Staupitischen Rreises damals vorschwebten. Der nächste Schritt auf diesem Wege war die Betonung bes Schriftstudiums, wie sie ja auch Scriptoris forberte, und die Berbreitung beutscher Bibeln, wie sie die Othmars durch wieder= holte Berausgabe ber älteren beutschen Bibeln und burch ben Druck deutscher Evangelienbücher (1506 und 1509) anstrebten. Wir feben, daß Staupit mit aller Entschiedenheit und offen babin wirkte, innerhalb der Rreise, die seinem Einfluß offen standen, das biblische Chriftenthum mehr als bisher wieder zur Geltung zu bringen. Nachbem er im J. 1503 Vicar ber beutschen Congregation geworden mar, ließ er es feine erfte Aufgabe fein, dem Ordens-Capitel, welches im Frühjahr 1504 zu Nürnberg tagte, den Entwurf einer neuen Conftitution vorzulegen. Die wichtigfte und fast die einzige Verschiedenheit, welche dieses neue Gesetz gegenüber ben Constitutionen des Gesammtordens enthielt. war die, daß an der Stelle, wo die Letzteren das Lefen "geift= licher und frommer Bücher" befahlen, ber Nürnberger Entwurf bas Studium ber h. Schrift anordnete. 1) Es gelang bem Einfluß des neuen Vicars, die capitelberechtigten Bater gur Annahme dieser wichtigen Neuerung zu bewegen.

<sup>1)</sup> Rolbe, Die deutsche Augustiner-Congr. u. f. w. S. 22 u. 224.

Ein Glied in der Rette der Maßregeln, die dem Ziele dienen konnten, war auch die Gründung der Universität Wittensberg, die Churfürst Friedrich der Weise damals plante. Nicht als ob dem Churfürsten Gesichtspunkte des Kampses vorgeschwebt hätten, oder als ob Staupit aus solchen Gesichtspunkten zur Mitwirkung herangezogen worden wäre. Allein nachdem die Stistung einmal beschlossen und die Mitwirkung des AugustinersOrdens bei der Lehrthätigkeit und besonders die Hülse des Staupitz bei der Cinrichtung in Anspruch genommen war, lag es in der Natur der Dinge, daß vorwiegend Männer dahin berusen wurden, die des Staupitz unmittelbare Schüler waren.

Staupit selbst übernahm eine Professur in Wittenberg und wurde erster Dekan der theologischen Fakultät. Natürlich wurden die früheren Methoden des Unterrichts und die üblichen Lehrsgegenstände beibehalten, aber es ist doch kein Zufall, daß eben diese Hochschule etwa ein Jahrzehnt nach ihrer Errichtung der Hauptseerd und die Hauptstütze der religiösen Opposition wurde; eine große Zahl der Männer, die alsbald in dem Geisteskampse eine Rolle spielten, darunter Wenzeslaus Linck, Joh. Spangenberg, Christoph Scheurl, Joh. Lang, Jacob Propst u. A., waren mit Staupitz persönlich befreundet und durch seinen Einsluß dorthin berusen worden. Eine Partei der Staupitzianer war im Entstehen begriffen.

Nachdem die Stiftung der neuen Universität vollzogen war, ging Staupit an die Durchführung eines neuen Planes: er wollte die deutsche Congregation der Augustiner-Eremiten von der Jurisdiktion des Generals befreien und ihr eine größere Selbständigkeit und freiere Bewegung dadurch sichern, daß sie lediglich dem päpftlichen Stuhle unterstellt blieb, dessen Aufsicht natürlich nur einen mehr oder weniger formellen Charakter besselsen haben würde. Nicolaus Besler, des Staupit vertrauter Freund, übernahm den Auftrag, dies Privilegium in Rom zu

erwirfen und man darf annehmen, daß Staupit durch andere Freunde, deren er ja viele und einflufreiche sowohl am Dose zu Torgan wie in Rürnberg besaß, seine Wünsche unterflügen ließ.

Allein an diesem Punkte sollten zum ersten Male die Schritte des bisher so glücklichen Mannes scheitern. Nachdem es anfänglich geschienen hatte, als ob anch dies Ziel erreicht werden könne und Staupis bereits eine päpstliche Bulle in Händen hatte, welche zu günstigen Erwartungen berechtigte, sertigte der Papst am 26. März 1506 ein weiteres Aktenstück aus, in welchem nicht nur alle bezüglichen Possungen zerstört wurden, sondern auch die Tbatsache ihren unverboblenen Ausdruck sand, daß der Papst mit dem Verhalten des Staupis überbaupt unzufrieden war. Derselbe deutete an, daß Staupis bestrebt sei, mit Hülfe weltlicher Fürsten seinen Ordensgenossen zum Nachtheil anderer Orden Privilegien zu verschaffen und ihnen eine Stütz zu gewähren. Nicol. Bester wurde verhaftet und zu Kom in Gesangenschaft gebalten.

Wir werden nicht seblgeben, wenn wir den Umstand, daß Stanpitz seit etwa 1507 oder 1508 sich große Zurückbaltung auferlegte und alle weiteren Pläne sallen ließ, mit dem Zerwürsniß, in welches er gerathen war, in Zusammendang bringen. Der scharse Ton der päpstlichen Aundgebung machte überall Eindruck und lähmte um so mehr jeden weiteren Schritt auf der disherigen Babn, weil die allgemeine kirchenpolitische Lage um dieselbe Zeit eine Wendung genommen hatte, die das unbedingte llebergewicht der Hierarchie in Deutschland wie in den Nachbarländern sür die nächste Zukunst seistelte. Man hielt Bester, der sortwährend sürchtete, bei Seite geschafft zu werden, gleichsam als Geißel sür Stanpitz Wohlverhalten und Gehorsam in Rom sest und erst am 5. Mai 1509 durste er die Stadt wieder verlassen.

Selbst alte Lieblingsplane wie die Bereinigung der Conventualen mit ben Observanten, für welche Staupig Jahre lang gearbeitet hatte, gab er jett auf und beschränkte sich auf die Erfüllung der unumgänglichen Pflichten seines Amtes. Das war die Zeit, von der Luther erzählt, daß Staupit das "Werk des Glaubens", welches ihn seit 1503 beschäftigte, ganz Gott über-ließ und in welcher Staupit sagte: "Laß es gehen wie es geht."

Am beutlichsten aber kam die Stimmung, die ihn damals beherrschte, darin zum Ausdruck, daß er seine Professur in Wittenberg niederlegte und damit ein Beispiel gab, dem sein Freund E. Scheurl folgte. Es mögen Meinungsverschiedenheiten mit bestimmten Männern dazu beigetragen haben, aber der Hauptgrund war doch, wie Scheurl berichtet, der, daß Staupitz mit den Zeitverhältnissen und dem allgemeinen Gang der Dinge unzufrieden war. Die Hoffnungen, die er bei der Uebernahme des Lehramts, und bei der Einrichtung der Hochschule gehegt hatte, waren nicht eingetroffen; er konnte damals ja nicht ahnen, daß der Samen, den er ausgestreut hatte, bereits nach wenigen Jahren in ungeahnter Weise aufgehen sollte.

## 3meites Capitel.

## Die Stanpizianer.

1512-1518.

Wendung ber allgemeinen Lage seit 1512. — Der Reuchsinsche Handel. — Die humanisten und ihre Sodalitäten. — Nürnberg. — Staupit, Beziehungen zu Nürnberg. — Erneuertes Auftreten. — Die Nürnberger Predigten vom J. 1516. — Wirkungen berselben. — Die Schrift von der Liebe Gottes. — Die Staupitianer. — Staupit gilt vielsach als geistiger Führer der religiösen Bewegung (1518).

Dem Rampfe, der seit Ende 1517 von Wittenberg aus feinen Anfang nahm, ging seit etwa 1512 ein anderer vorauf, ber, obwohl in seinen Zielpunkten von jenem gang verschieden, boch die religiösen Gegensätze, welche seit langer Reit innerhalb der Kirche schlummerten, von Neuem wach rief und zu beftigen Bewegungen führte, nämlich ber Kampf, ber fich an ben Namen Joh. Reuchlins knüpft. Man weiß, daß die Aufforderung, welche der getaufte Jude Joh. Pfefferkorn zu Köln behufs Vernichtung aller rabbinischen Schriften an Raiser Maximilian richtete. ben Joh. Reuchlin zum öffentlichen Widerspruch veranlagte. Im Berlauf der literarischen Fehde mischte sich zunächst die theologische Fakultät zu Röln in den Streit und erklärte 43 Aussprüche in Reuchlins Schrift "ber Augenspiegel" für keterisch. Der Kölner Inquisitor Jac. v. Hoogstraaten lud barauf ben Reuchlin vor das Repergericht, was Letterer mit einer Appellation an den Papst Leo X. (1513) beantwortete. Hier gelang es den zahlreichen Freunden, welche Reuchlin inzwischen, zumal in den Rreisen der Humanisten, erworben hatte, einen Bescheid zu erwirken, der gegen die Theologen aussiel (1514): Renchlin ward freigesprochen und Hoogstraaten zur Zahlung der Prozeßstoften verurtheilt, deren Beitreibung dem Ritter Franz v. Sickingen aufgetragen ward. Es war ein großer Erfolg aller derjenigen Männer, welche mit der Herrschaft des Elerus unzufrieden waren und der gemeinsame Kampf hatte die disher vereinzelt fechtenden Männer einander genähert und ihnen das Gefühl der Zusammengehörigkeit gegeben. Es war ganz natürlich, daß viele dis dahin im Stillen thätigen Kräfte jetzt an das Licht traten. Im Herbst 1515 erschien das erste Buch der Dunkelsmännerbriefe, welches ungeheures Aufsehen machte und das trotz, oder vielleicht wegen der strengen Bulle, die Leo X. wider alle Leser des Buches erließ, mit Begierde gelesen und gekauft wurde. Gerade die Buchdrucker, an ihrer Spitze Joh. Froben, von dem es in den Briefen hieß

Sed in domo Frobenii Sunt multi pravi haeretici,

waren es, welche an der Verbreitung besonders wirksamen Anstheil nahmen. Justus Jonas, Crotus Rubianus, Ulrich von Hutten, Conrad Mutian u. A. scheinen an der Abfassung betheiligt gewesen zu sein.

Man weiß, daß das Wiedererwachen der klassischen Literatur, wie es seit der Mitte des 15. Jahrh. eintrat, von den strengeren Vertretern der römischen Kirche aus naheliegenden Gründen mit einem gewissen Argwohn betrachtet wurde. Was man Seitens der Letzteren vorausgesehen und befürchtet hatte, trat im Lauf der Zeit wirklich ein: die neue Wissenschaft, obewohl ausgehend von dem klassischen Alterthum, wandte allmähelich ihre Hilfsmittel und ihre Methode auch auf das kirchliche Alterthum an und eröffnete auch den Laien den Zugang zu den verschütteten Quellen der altchristlichen Zeiten. Da der Kirche die Brüfung und Messung ihres Lehrgebäudes an altchristlichen

Borbilbern und noch dazu von Männern, welche die hierarchischen Gesichtspunkte des Systems als Laien nicht theilten und nicht theilen konnten, unmöglich erwünscht sein konnte, so bildete sich ein naturgemäßer Gegensat heraus. Die Gelehrten, welche sich auf diese Weise von mächtigen Richtungen bedroht sahen, suchten Stärkung in selbständigen Organisationen und so kommt es, daß uns seit etwa 1495 gelehrte Gesellschaften oder Sodalitäten — auch der Name Bruderschaft kommt dasür vor 1) — begegnen, deren Mitzlieder in einem engen persönlichen Verhältniß zu einander standen. Der Zweck, den diese Verbände nach außen hin versolgten, war in erster Linie die Verbreitung und Ornaslegung der klassischen Literatur. Indessen wissen wir, daß sich daran bald eine innere Annäherung und Verständigung in vielen anderen Fragen knüpste und daß nicht bloß Humanisten im engeren Sinn darin Vertretung sanden.

Es ist heute um so schwieriger, über das Wesen dieser Gesellschaften (sodalitates) volle Klarheit zu erlangen, weil sie ihre Satzungen schon damals mit einem gewissen Schleier umbüllt haben. Wir kennen weder die Zeit der Gründung, noch ihre Organisation genauer.<sup>2</sup>) Es scheint verschiedene provinzielle Abtheilungen gegeben zu haben,<sup>3</sup>) welche Sektionen der allgemeinen deutschen literarischen Sodalitas bildeten.

Es gelang den Bemühungen der Gelehrten, angesehene Fürsten und Geiftliche zur Mitwirkung zu bestimmen; den Borsit übernahm bis zu seinem Tode (1503) Joh. v. Dalberg, der

<sup>1)</sup> Bunther, Gefd. b. mathemat. Unterrichts. Berlin 1887. 3. 251.

<sup>2)</sup> Die besten Nachrichten neuerbings bei R. Morneweg, Joh. v. Dalberg, heibelberg 1887 (Register s. v. Sodalitas).

<sup>3)</sup> In einem Gedicht des Ceftis vom J. 1500, die Septenaria sodalitas literaria Germaniae betreffend, werden genannt: 1) Septemeastrensis Danubianus, 2) Dantiscanus Vistulanus, 3) Pomeranus Codoneus, 4) Albinus Luneburganus, 5) Alpinus Dravanus, 6) Rhenanus Vangionus, 7) Necaranus Hercinianus.

fromme und gelehrte Bischof von Worms, bessen Vergangenheit und Studien ihn auf diese Areise hinwiesen. Dalberg hatte in Ersurt, wo er den Rud. Agrisola (der unter dem Rektorat des Joh. Ruchrat, gen. Joh. von Wesel, 1456 dort immatrikulirt worden war) kennen gelernt hatte, studirt, war dann zu Pavia und Padua vielen italienischen Humanisten näher getreten und war zu Worms, wo er seit 1472 Aleriker war, abermals mit dem früheren Prosessor, damaligen Wormser Domprediger Joh. von Wesel zusammengetrossen ih, — demselben Manne, der im Febr. 1479 zu Mainz wegen Keherei vor dem Inquisitions-Gericht stand und verurtheilt wurde <sup>2</sup>); wobei Dalberg, der den Angeklagten kennen mußte, manche dauernde Eindrücke empfangen haben wird.

Es verdient Beachtung, daß Dalberg eine unter den Geistslichen nicht gewöhnliche Kenntniß in der Mathematit, Aftrosnomie und Geographie besaß und namentlich auch mit den berufsmäßigen Vertretern dieser Wissenschaften persönliche Beziehungen unterhielt. Der Aftronom Joh. Stöffler von Justingen, dem auch Joh. Reuchlin und Scriptoris näher standen, fertigte für den Bischof einen Himmelsglobus an (1499). 3) Auch an tabbalistisch-mystischen Studien fand Dalberg Gesallen und schrieb

<sup>1)</sup> Morneweg, Joh. v. Dalberg. 1887. S. 27, 30 u. 50. Ueber Joh. v. Wesel als Domprediger zu Worms f. Frhr. Schenk zu Schweinsberg: Des Wormser Dompredigers Joh. v. Wesel Absetzung, im Quartalbl. d. hist. Bereins f. d. Großh. Hessen. Kr. 1 u. 2. S. 10.

<sup>2)</sup> Die Antlage lautete auf Berbindung mit den "Hussten" (wir werden den Gebrauch dieses Namens unten kennen lernen). In der That gestand Wesel vor dem Gericht selbst ein, daß er mit einem Abgesandten der Gemeinden aus Böhmen, Namens Nicolaus, Umgang gehabt habe. Ob die weitere Beschuldigung, daß Wesel insgeheim selbst Bischof der Britder gewesen ist, auf Wahrheit beruht, habe ich nicht ermitteln können. Ueber Wesel und seinen Prozeß: Ullmann, Res. vor d. Resormation I, S. 175 ff. Janssen, Gesch. des deut. Bolks I., S. 607. — Wormser Chronif, Ausg. v. Arnold, S. 190.

<sup>8)</sup> Morneweg, a. D. S. 289 f.

eine Schrift "Ueber die geheimen Mysterien der Zahlen." 1) Mag es nun hierdurch oder durch andere Umstände gekommen sein kurz, es steht sest, daß neben den Humanisten gerade die Mathes matiker, Astronomen, Künstler u. s. w. in den Sodalitäten eine wichtige Rolle spielten.

Diese Wissenschaften waren ebenso wie die klassischen Studien ohne kirchliche Begünstigung herangewachsen; dagegen hatten sie seit dem Auskommen der Gothik, welche für den Baumeister und Künstler mathematische und geometrische Kenntnisse zum unabeweisdaren Bedürsniß machte, ihre vornehmste Stütze an einer anderen einflußreichen Corporation gefunden, nämlich an der Bauhütte. Die Bauhütte war der Ort, wo die Regeln der Geometrie und Mathematik planmäßig gelernt und betrieben wurden und in deren Schooß die ersten Künstler (wie z. B. Leoenardo da Linci, Albrecht Dürer u. A.) zugleich auch zu den ersten Mathematikern sich ausbildeten.

Daher finden wir, daß unter den "Liebhabern des Handwerks", welche in der deutschen Bauhütte bereits seit dem 15.
Jahrh. nachweisbar sind, außer Aerzten, Apothekern u. s. w.
namentlich die berufsmäßigen Bertreter der mathematischen Wissenschaften (Astronomen, Geographen u. s. w.) genannt
werden. Geschah es doch auch nicht selten, daß Steinmetzwerkmeister — der Name Baumeister bezeichnete damals den Bauverwalter —, bei dem Rückgang der Bauthätigkeit, wie sie im
15. Jahrh. eintrat, gezwungen waren, als Formschneider,
Buchdrucker oder auch als Theoretiker der Geometrie und
Mathematik sich eine neue Existenz zu gründen.

Man weiß, daß die Bauhütte eine "freie Kunft" war,

<sup>1)</sup> Morneweg, a. O. S. 154.

<sup>2)</sup> Bgl. hierüber Sigm. Günther, Gesch. b. mathemat. Unterrichts im beut. Mittelalter. (Mon. Germ. Paed. Bb. III) Berlin 1887 S. 335, §. 46 "Die Geometrie der Bauhütte und deren Literatur."

d. h. daß sie weber dem Zunstzwang noch der unmittelbaren Aussicht irgend einer lokalen Staatsgewalt unterworsen war; ins bessen waren ihre Mitglieder doch in einer nahen geistigen Bersbindung mit dem Bürgers und Handwerkerstand der großen Städte geblieden und daher sinden wir gerade innerhalb der Kreise der Hüttenbrüder — ich erinnere abermals an Männer wie Albr. Dürer, Hans Holbein u. A. — jene bestimmt aussgeprägte religiöse und christliche Geistesrichtung, wie sie im Handswerferstand allezeit nachweisbar gewesen ist.

Das Zusammenwirken der "Poeten", d. h. der Freunde antiker Dichtung, und der "Mathematiker" oder der Vertreter der exakten Wissenschaften sindet einen bezeichnenden Ausdruck in der Thatsache, daß Kaiser Maximilian im J. 1506 an der Wiener Hochschule ein "Collegium poetarum et mathematicorum" einrichtete, welches durch Stadius und Celtis geleitet wurde.") Es war ganz natürlich, daß dies Zusammenwirken zu einer geistigen Annäherung auf allen Gebieten führte, und daß das Bündniß der Vertreter der "neuen" Wissenschaften um so enger wurde, je mehr die Anhänger der alten, d. h. der Scholastik, zum Angriff übergingen.

Diese Angriffe, die sich fort und fort steigerten und in den erwähnten Kämpsen Reuchlins recht deutlich an das Licht traten, brachten es (wie es zu gehen pflegt) zu Wege, daß manches Mitglied der Sodalitäten nicht bloß zur herrschenden Kirche und Dogmatik, sondern zum Christenthum überhaupt in einen Gegensatz gerieth. Andere aber, und darunter gerade die tieser angelegten Naturen, wurden durch ihre Wissenschaft, zumal durch ihre Kenntniß der griechischen und hebräischen Sprache, zu den ursprünglichsten und reinsten Quellen der christlichen Lehre und damit zur Vertiesung

<sup>1)</sup> S. Günther a. a. D. S. 252. — Joh. Stabius stammte aus Steyer in Oberösterreich; er starb im J. 1522.

ihrer religiösen Anschauungen überhaupt geführt. Indem sie ihre Arbeit und Sorgfalt besonders dem Studium des Alten und Neuen Testamentes widmeten, wurden gerade sie die Bahnbrecher und Pfadsinder einer neuen Zeit und neuer Entwicklungen.

Niemand hatte hierin größere Erfolge als Desiderius Erasmus, der nicht nur die Mängel des theologischen Studiums und der scholastischen Methode, sondern nach und nach auch die kirchlichen Einrichtungen und Ueberlieferungen selbst kritisirte und die altschriftlichen Zeiten als Vorbild hinstellte. Joh. Froben in Basel war es, der den Erasmus dei sich aufnahm und ihm dadurch die Möglichkeit gewährte, in völliger Unadhängigkeit für seine Ideen zu wirken. Das Wort, was von Basel aus in das Neich drang, rief weit und breit die Geister wider das herrschende System in die Schranken.

Wie Alles, was die Nation in geistige Bewegung setze, in Nürnberg besonders frühzeitig und besonders kräftig wiederhallte, so hatte der Humanismus und namentlich auch die Sodalitas Celtica hier sehr rasch Burzel geschlagen. Celtis selbst ließ gern gerade hier seine Schriften drucken, war oft in Nürnberg und verkehrte im Rreise der Sodalen. Dazu gehörten Willibald Pirkheimer, der Freund Albr. Dürers, die Aerzte Hartmann Schedel, Dietr. Ulsenius (ein Friese), und Hieron. Monetarius, der Kirchenmeister von S. Sebald, Seb. Schreier, serner der Magister Peter Dannhauser, ein Freund Sixtus Tuchers und eifriger Verehrer der Mystik, serner Dr. jur. Joh. Losselhölz, Dr. Gabr. Baumgartner und Andere. Die Mathematiker Joh. Verner und Joh. Regiomontan, der Steinmehwerkmeister Hans Beheim, der Buchdrucker Ant. Roburger u. A. standen diesem Bunde sehr nah.

Wir wissen nicht, wann Staupit die ersten Beziehungen zu den Männern, die nachmals zu Nürnberg seine Freunde waren, angeknüpft hat. Es war vielleicht kein Zufall, daß er das wichtige General-Capitel von 1504, von dem wir sprachen, gerade nach Nürnberg einberufen hatte. Als im J. 1506 von Rom aus der erwähnte Schlag wider Staupitz erfolgt war, hatte die Stadt Nürnberg für ihn und für die Congregation sehr nachdrücklich sich beim Papst verwendet.

Eben im J. 1506 hatte Staupitz zu Bologna, wo er sich im Spätjahr aufhielt, mit Christoph Scheurl, einem Sohne Nürnbergs, freundschaftliche Beziehungen angeknüpft, die zur Berufung Scheurls nach Wittenberg führten. Als Scheurl im J. 1512 sich nach Nürnberg zurückgezogen hatte, kam Staupitz natürlich um so lieber und häusiger dorthin. Im Herbst 1512 hielt er sich mehrere Wochen dort auf und predigte unter großem Zulauf des Bolks.

Es war natürlich, daß der Generalvicar, dessen Namen bereits einen guten Klang hatte, der durch Geist und Beredssamkeit hervorragte und durch hohe Berbindungen empsohlen war, in den Häusern der vornehmen Nürnberger Familien bald ein gern gesehener Gast wurde.

Schon die verwandtschaftlichen Beziehungen, die Scheurl zu mehreren dieser Familien besaß — seine Mutter war eine Tucher —, brachten es mit sich, daß Staupitz in den Kreisen der Scheurlschen Freunde und Berwandten heimisch wurde. Scheurls Lehrer war der Rechtsgelehrte Sixtus Tucher (geb. 1459), der bei seinem Aufenthalt in Italien mit dem religiös gesinnten Humanisten Bico von Mirandula, dem Biographen Savonarolas, Freundschaft geschlossen hatte und der, wie seine uns erhaltenen Briefe ergeben, ein eifriger Anhänger jener Mystik war, welche auf ihrem Grunde eine Wenge evangelischer Gedanken enthielt.

<sup>1)</sup> Am 17. Juli 1506 erfolgten die ersten Maßregeln Rürnbergs. S. Kolbe, Die deut. Aug.-Congr. S. 230.

Zu Ingolstadt, wo Sixtus später als Professor wirkte, waren manche Nürnberger, namentlich auch Hieronymus Ebner, dessen Schüler geworden.

Eben diese Nürnberger Geschlechter und ihre Geschichte waren mit der Geschichte der deutschen Mystik des 14. Jahrh. eng verknüpft. Man weiß, daß Margarethe Ebner († 1351) eine Freundin Taulers war 1) und daß Christina Ebner († 1356), die nachweislich zu den Boreltern des Hier. Ebner gehörte, in der Geschichte der sog. Mystik einen Namen besitzt. 2) Wie sehr die Erinnerungen an diese frommen Frauen und ihre Erlebnisse gerade damals in Nürnberg lebendig waren, sehen wir aus einem Briefe des Christ. Scheurl vom 9. Mai 1519 an Luther und Otto Beckmann.3)

Aber nicht bloß bis zu Savonarola reichten unmittelbare Fäden aus diesem Kreise, sondern auch zu einem anderen Borstämpfer der religiösen Opposition, zu Joh. von Goch († 1475). Joh. Pupper, gedürtig aus Goch im Herzogthum Cleve, war (wie Savonarola und Staupit) Mönch gewesen, hatte aber in seinen Schristen nicht bloß den Kampf gegen die Scholastif gestührt, sondern auch reformatorische Grundsätze vertheidigt. Als die große religiöse Bewegung ausbrach, zeigte es sich, daß seine Bücher in gewissen Kreisen fortgepflanzt worden waren und der Mann, der sie im J. 1520 von Kenem herausgab, war Cornelius Graphens zu Antwerpen (geb. 1481), welcher den Abrecht Dürer seinen "Bruder" nannte. 4)

Es war doch ein Bund sehr einflußreicher Männer, welcher uns hier entgegentritt. Hieronymus Ebner (geb. 1477) war seit

<sup>1)</sup> Ph. Strauch, Marg. Gbner u. Beinr. v. Mördlingen. 1882.

<sup>2)</sup> Preger, Gefch. ber beut. Myftit, II, (1881), G. 269 ff.

<sup>3)</sup> Scheurls Briefbuch, II, 89 Rr. 201.

<sup>4)</sup> Thousing, Dürers Briefe u. f. w. p. XVI und 178 f.

1515 vorderster Losunger zu Nürnberg und damit leitender Staatsmann eines Gemeinwesens, auf dessen Wohlgeneigtheit Kaiser wie Bapst, Fürsten wie Bischöfe Werth legten.

Ebner hatte im Stadtregiment Männer zur Seite, die seine Anschauungen vollkommen theilten und auf das innigste mit ihm durch Berwandtschaft oder Freundschaft verbunden waren. Seine Gattin war Helena Fürer, deren Familie mit den Tuchers bestreundet war. Anton Tucher (geb. um 1457) war durch Chasrakter wie durch vornehme Abstammung und Reichthum einsussereich. "Bei Kath und Gemeinde stand er, wie Scheurl berichtet, in merklicher Reputation". "Er war eines stillen, geruhigen, muthsamen, friedlichen Gemüths" und genoß weit und breit im Reiche großes Bertrauen. Namentlich war Churfürst Friedrich der Weise ihm "in Gnaden vertraulich gewogen" und der Briefswechsel zwischen beiden beweist, daß ihre Beziehungen sich nicht bloß auf geschäftliche Angelegenheiten erstreckten. Anton Tucher war es, den Friedrich der Weise (wie die Chronik erzählt) vor allen Bürgern des Reiches zu loben pslegte.

Eben an dem mächtigen Hofe der Wettiner war seit 1514 Georg Spalatin, eigentlich Georg Burkhardt aus dem Bisthum Eichstädt, Hoftaplan und Geheimschreiber. Spalatin hatte seine Schulbildung in der S. Sebaldus-Schule zu Nürnberg erhalten und war, wie wir aus seinem vertraulichen Briefwechsel mit Christoph Scheurl ersehen, in dauernden Beziehungen mit den Nürnberger Geschlechtern, vor Allem mit Hier. Ebner und Holzschuher, geblieben. Auch mit Staupig war Spalatin bekannt und wir wissen, daß dessen Freunde am Hof zu Torgau (wozu auch der churf. Rath Degenhard Pfeffinger gehörte) im J. 1516 den Plan beförderten, den Generalvicar zum Bischof zu machen. 1)

<sup>1)</sup> Kolbe, Joh. v. Stanpit, S. 269.

Besonders merkwürdig, aber noch nicht genügend untersucht, ift die Stellung, welche Raifer Maximilian zu den Rämpfen, in die der Humanismus und seine Freunde gerathen waren, einnahm. Gewiß ift, daß der Raiser der Mathematik und Geometrie seine ganz besondere Fürsorge zugewandt 1) und daß er beren Bertretern, ebenso wie vielen Künftlern und Bauleuten, eine bevorzugte Stellung in seiner Rähe eingeräumt hat. Um Maximilian sammelte sich seit etwa 1495 die "Donaubrüderschaft", b. h. jene Sodalitas Danubiana, beren vornehmfte Mitalieder Conr. Celtis und der Mathematiker Joh. Stabius (letzterer der ständige Begleiter des Raisers auf seinen Reisen) waren. Sehr wahrscheinlich ift, daß diese nahe Verbindung mit ben Mathematikern ihn auch mit deren Freunden, den Humanisten, in Fühlung brachte. Jedenfalls steht es urkundlich fest, daß er bie Ordnung ber beutschen Bauhütte am 3. Oct. 1498 mit seiner kaiferlichen Bestätigung versehen und dadurch dieser Brüderschaft eine außerordentliche Begünftigung erwiesen hat - eine Begünstigung, die bei der freundschaftlichen Stellung der Hüttenbrüder zu dem oppositionellen Humanismns doch deutlich zeigt, auf welcher Seite die Sympathien des Raifers in den Rämpfen ber Zeit lagen.

Wir wissen nicht, ob es die Beränderung der allgemeinen Berhältnisse oder ob es sonstige Erwägungen waren, die den Staupitz leiteten — genug, er entschloß sich im J. 1515, aus der Zurückhaltung, die er seit Jahren beobachtet hatte, herauszu treten und in die Bewegung, die die Geister ergriffen hatte, durch Wort und Schrift selbständig einzugreifen.

<sup>1)</sup> Näheres barüber bei S. Günther, Gesch. bes mathem. Unterrichts, Berlin 1887. S. 249 ff. Der Kaiser besuchte im J. 1507 in dem Dorf Justingen den Mathematiker Stoeffler, mit dem auch Scriptoris verkehrte.

Eben in dem genannten Jahr veröffentlichte er eine kleine Schrift "Von der Nachfolgung des willigen Sterbens Jesu Christi" —, es ift die erste, die erweislich von ihm stammt —, in welcher er, wenn auch einstweilen in sehr zurückhaltender und vorsichtiger Form und im Anschluß an manche überlieferten Vorstellungen, gewisse Schäden der bestehenden religiösen Zustände ausdeckte.

Gleich im Beginn hebt er hervor 1), daß Gott den Menschen gemacht habe, nicht allein daß er sei, sondern daß er recht sei, d. h. daß er einen guten Willen habe, wodurch man allein recht sein kann. Das Sterben, von welchem Staupit in dem Titel seiner Schrift spricht, ist nicht der leibliche Tod, sondern jenes Ubsterben, jenes Berzichten, von welchem die Mystif die Geburt Christi in uns abhängig macht.

Wer in diesem Sinne niemals stirbt, d. h. wer nur den Sinnen lebt und dient, der wird nicht leben, wer nicht sich selbst besiegt, der wird dereinst nicht auferstehen. Wie Christus am Areuze aus Liebe zu uns gestorben ist, so müssen wir seinem Borbild folgend das Areuz auf uns nehmen, welches durch die Beugung unseres Eigenwillens uns trifft. Doch wer dies thut und der Stimme Gottes in seinem Herzen Gehör giebt, der wird start durch das Leiden, lebendig durch das Sterben.

Das Borbild und die Worte Jesu Christi sind die sicherste Richtschnur unseres eigenen Verhaltens und die vornehmste Quelle religiöser Erkenntniß. "Christus ist allein der", sagt er, "dem alle Menschen folgen können, in dem alles Gute, Leben, Leiden und Sterben Allen und Jeglichen vorgebildet ist, also daß Niemand recht thun, recht leiden, recht sterben kann, es geschehe denn gleichsörmig dem Leben, dem Leiden, dem Sterben Jesu Christi".

<sup>1)</sup> Die Schrift ist abgedruckt in Joh. v. Staupitzens sammtlichen Werken, hreq. v. J. R. F. Anaake. Potsdam 1867. I, S. 52 ff.

Christus ist der Lehrer der Wahrheit, der Strafer der Bosheit, der Auswecker der Schlasenden, der Erlöser der Gesangenen, er ist die Pforte des Schafstalls, der Hirte und die Weide der Schafe, er ist der Weg, die Wahrheit und das Leben, unser Gott, unser Herr, unser Erlöser und Seligmacher.

Das zwölfte Capitel der kleinen Schrift zeigt im Sinn der Mystik die Selassenheit. "Ob wir tausend Jahre suchten", sagt Staupitz, "so finden wir doch nichts Nützlicheres, alle Widerwärtigkeiten zu überwinden und alles Guten theilhaft zu werden, als Selassenheit. Denn wer das Gute lassen kann, den überskommt niemals dessen Mangel, wer Lust flieht, der findet sie, wer sich demüthigt, der wird erhöhet".

Der Schluß des ganzen Büchleins ist für Staupit;' Stellung zur herrschenden firchlichen Praxis besonders bezeichnend. "Biele Menschen leben nach jüdischer Art, sie bauen auf ihre Berke, auf ihr Fasten, Beten, Almosengeben und dergleichen". "Es wäre besser, der Mensch stürbe, ehe er wüßte, was guter Menschen Werke wären, denn daß er einig Vertrauen in seine guten Werke setze und auf seine Gerechtigkeit etwas baute. Es ist endgültig beschlossen und vielmals im h. Evangelium verkündet promulgirt (und) offenbarlich ausgerusen von Christus selbst, daß Gott nur Sünder, keinen Gesrechten, der auf sich selbst hofft, will selig machen".

"Zum Beschluß sollen sich alle Menschen, wie Christus gethan, in die Hände des himmlischen Laters besehlen und gedenken oder sprechen: Later, in deine Hände besehle ich meinen, ja vielmehr beinen Geift, den du mir empfohlen hast".

Bei der Lesung dieser wie der verwandten um dieselbe Zeit gedruckten Schriften hat man freilich die Empfindung, daß der frische Geist, welcher sowohl die Schriften der Gottesfreunde des 14. Jahrh. wie die der bald anbrechenden Epoche durchzieht und der in Luthers, wie in seiner Mitkumpfer und Gegner Büchern

zu Tage tritt, fehlt. Aber das gleiche Gefühl erwecken doch auch fast alle Schriften des 15. Jahrh., ja auch die Schriften Luthers vor 1517, und es beruht dies sicherlich darauf, daß die allgemeine Bewegung, welche alsbald anbrach, den Geistern einen Schwung und eine Spanntrast verlieh, die in einer Zeit, wo Einzelne einen saft hossnungslosen Kampf führten, unmöglich vorhanden sein konnte.

Auch darf und soll nicht unbetont bleiben — wir werden unten darauf zurücksommen —, daß Staupit; Theologie jetzt und später die Einwirkung augustinischer und scholastischer Lehren zeigt, eine Einwirkung, die bei einem Manne, der als Mönch gelebt hat und starb, ganz natürlich war, und die bei allen berufsmäßigen Theologen jener Zeit (selbst Luther nicht ausgenommen) zu Tage tritt, die aber den evangelischen Grundcharafeter seiner Religions-Auffassung und seine eigentliche Gesinnung nicht beeinträchtigte.

Die Grundsätze und Anschauungen des Staupitz, die uns hier begegnen, sind (um dies schon hier vorweg zu bemerken) im Großen und Ganzen keine anderen als die, welche Luther zwischen 1517 bis 1521 gehegt und vorgetragen hat. —

Aber nicht bloß mit dem geschriebenen, sondern auch mit dem gesprochenen Wort entschloß sich Staupitz jetzt in dem Sinn der Lehren, die ihn erfüllten, vor die Deffentlichkeit zu treten, und ihnen die Bahn zu öffnen.

Im J. 1516 hatten ihn die Freunde, die wir kennen gelernt haben, nach Nürnberg berufen; er war gern gefolgt und hatte in der Udventszeit unter so großem Undrang gepredigt, daß die Augustiner-Kirche die Wenge der Andächtigen nicht fassen konnte.

Es war, wie sich alsbald zeigen sollte, keineswegs bloß die Beredsamkeit, welche die Nürnberger anzog, sondern vor Allem der religiöse Standpunkt, welchen Staupitz in seinen Predigten zum Ausdruck brachte.

In der ersten Predigt 1), die von rechter Neue handelt, eisert er gegen die Menschen, welche aus Furcht vor der Hölle oder verwirkter Strase Neue sühlen. Nach rechter Ordnung soll die Reue vielmehr aus dem Schmerze sließen, den wir empfinden, weil wir Gott und Christus, unseren Seligmacher, besleidigt und erzürnt haben. Wo solche Reue mit ganzem Herzen sich vollzieht, werden wir der göttlichen Mitwirkung und Barmsherzigkeit gewiß nicht mangeln. Ja, ein solcher Mensch kann nicht bloß der Hölle entsliehen, sondern auch dem Fegfeuer, selbst wenn er ohne die Sakramente sterben sollte.

"Und es hat nicht die Weise, wie durch Etliche dem einfälztigen Bölklein zu öfteren Malen eingebildet wird, daß, wenn der Mensch seine Sünden fleißig beichtet und sich des päpstlichen Ablasses durch zeitliche Handreichung theilhaftig macht, daß er damit Vergebung der Sünden erlange. Denn der Klang des Guldens, der in die Geldkiste fällt, wird den Sünder seiner Sünden nicht entledigen".

Besser ist es, falls ber Mensch fürchtet, daß er an genugsamer Reue Mangel habe, Gott den Allmächtigen zu bitten, daß er diesen Mangel durch Christi bitteres Leiden aussülle und daß Gott ein barmherziger Helser unserer gebrechlichen Reue sei. Gewiß, Gott wird sich am Können des Menschen sättigen lassen und diesem Reuer seine Gnade nicht entziehen.

Hier ist, wie man sieht, der Angriff auf den Ablaß schon vor Luthers Auftreten eingeleitet und der Weg gewiesen, den Luther später ging, als er das Leiden Christi und die Gnade Gottes wieder an die Stelle des Berdienstes und der Leistungen setze, wie die kirchliche Praxis sie forderte.

In der zweiten Predigt spricht Staupit von der Willens-

<sup>1)</sup> Dieselben find abgedruckt bei Anaake, Staupitg' Berke I, S. 13 ff. Es sind Auszuge, die ein Zuhörer aufgezeichnet hat.

freiheit, über welche in der damaligen firchlichen Praxis im Ansichluß an die Lehre vom Verdienst durchaus pelagianische Vorstellungen herrschten.

Wenn der Mensch, sagt Staupitz, frast seines freien Willens allein glaubt die Meidung des Bösen und die Wirkung des Guten vollbringen zu können, so irrt er. Vielmehr sließt die Kraft zu diesem Wirken aus der Gnade Gottes und Gott sollen wir bitten, daß er uns diese Kraft verleiht zu seinem Wohlsgefallen und unserer Seligkeit.

"Das ist ein rechter, geordneter Vorsatz, den wir allein in die Kraft, Wirkung und den Willen Gottes ohne Mittel, und nicht in unseren Willen, Kraft oder Vertrauen stellen". Denn wenn wir selbst durch unser Wirken alles vermöchten, so wäre es wahr, daß Gott unser einziger Erhalter, Erlöser und Seligmacher nicht wäre.

"Wenn aber ein Mensch sagen wollte: So Gott der Allmächtige allein derjenige ist, der uns in gute Borsätze bringt, so haben wir auch seinen freien, sondern einen gezwungenen Willen — dagegen ist die Antwort, daß Gott der Allmächtige den Menschen zu einem freien Willen hat erschaffen; wenn aber der Mensch seine Werke will lebendig und verdienstlich machen, soll er sie auf Gottes Hülse und Mitwirkung gründen; der kann alsdann einem Menschen die Gnade geben, daß er das, was er thut, gern und willig vornimmt, das ist aber ungezwungen"."

In der dritten Predigt handelt Staupit von den "drei Graden des Leidens unverdienter Widerwärtigkeiten"?) und in der vierten von Gottes Barmherzigkeit. Der Mensch, sagt er, sei ein Thor, der seine Sünden größer halten wolle als Gottes Barmherzigkeit; diese ist ohne Maß und unendlich und besitzt

<sup>1)</sup> Rnaate a. D. G. 21.

<sup>2)</sup> Ueber die Grad- und Stufen-Eintheilungen bei Staupit werden wir unten näher handeln.

die Eigenschaft, daß sie Reinem, der sie recht begehrt, wird berssagt werden. Darum sollen Alle oft und ohne Unterlaß zu Gott sich wenden. Denn wer nicht in Sünden ist, der soll doch allewege seine Dürftigkeit bekennen und zu Christus sich richten, daß er ihm seine Gnade und Hülfe leihe. Denn Christus ist es, der uns den Brunnen der Barmherzigkeit, falls wir ihn suchen, durch sein Leiden geöffnet hat.

Gott erzeigt sich den Menschen gegenüber — so fährt Staupitz in der fünften Predigt fort — nicht als Strafrichter, der dem Uebelthäter auf dem Nacken steht, um ihn zu rechtsertigen; wenn er auch den Menschen zeitweilig straft, so thut er es nicht wie ein Richter, sondern wie ein Bater. Darum sollen wir Gott lieben nicht mit einer knechtischen, sondern einer kindlichen Furcht. Der Mensch, der aus knechtischer Furcht oder Hossinung Werke der Tugend verrichtet, wird dadurch nicht selig; erst die Wirkungen, die aus kindlicher Furcht und kindslicher Liebe sließen, bringen den Menschen in das Netz der göttslichen Liebe. Wer Gutes thut, um bei den Menschen davon Ruhm und Lob zu genießen, der entzieht Gott den Ruhm, den er für sich behalten will und wird keiner Frucht seines guten Werkes genießen.

Die Gedanken, welche Staupit in diesen Predigten aussspricht, hat er nach den Aufzeichnungen, die uns erhalten sind, oft und nachdrücklich wiederholt und ihnen dadurch eine erhöhte Bedeutung gegeben.

So sagt er einmal 1): "Viele Menschen gebrauchen großen Fleiß, ihre Sünden ordentlich und schicklich, wie sie sich selbst vertröften, zu beichten -- und meinen, nicht eine kleine Forderung zur Seligkeit ausgerichtet zu haben. Das ist aber ein ungeschickt Ding, denn ber Mensch soll zu der Bermessenheit oder Hoffnung

<sup>1)</sup> Knaate a. D. S. 40.

nimmer kommen, daß er durch dies sein eigen Werk des Beichtens der Sachen recht gethan oder so ein verdienstlich gut Werk geübt habe. Der Mensch soll auch in sein rechtes Beichten gar kein Bertrauen stellen, sondern allein in die Vollkommenheit der Gnade und Barmherzigkeit Gottes, dadurch der Sünder allein gerechtfertigt werden mag."

Mit richtigem Blick hatte Staupitz bereits in der Zeit, wo er jene Predigten hielt, in der Werkheiligkeit das Grundübel der religiösen Zustände erkannt; mit voller Willenskraft nahm er den Kampf dagegen auf und ward nicht müde, in stets neuen Wendungen sich dagegen zu erklären.

Man weiß, daß die römische Kirche in dem Mönchthum einen Stand der Vollkommenheit erkannte und erkennt, dessen Regeln und Ordnungen den Weg zu besonderer Heiligkeit ersöffnen. Dagegen sagt Staupit:

Niemand weiß, wo Gott der Allmächtige wohne, bei wem er auch am höchsten Gnade wirken will. Und es geschieht gar vielmal, daß unter einer Sammt-Schaube mehr Tugend, Beständigkeit und Gottes-Wirkung, denn unter der Autte verborgen liegt. Es ist wohl wahr, die Geistlichen in den Autten haben das Hoffleid Christi, darum vermuthet man, daß sie Christo zu Hof näher seien; aber andererseits hat Christus auch Etliche, die er von Haus aus bestellt hat, die das Hoffleid nicht haben, auf die setzt er zuweilen mehr denn auf Andere sein Vertrauen. 1)

Das waren Worte, die vielleicht seit den Tagen Taulers nicht öffentlich von einem Mönche gepredigt worden waren und die große Bewegung hervorrufen mußten.

"Die Werke des Menschen, sagt er ein anderes Mal, sind nicht seine Werke, sondern Gottes Werke, der ihm die Gnade mittheilt, Gutes zu wirken, dieweil ohne Gottes Gnade und

<sup>1)</sup> Knaake a. D. S. 33.

Mitwirkung der Mensch keinen einzigen guten Gedanken, zu geschweigen ein tugendlich Werk, haben und üben mag." "Und darum soll der Mensch an seinen guten Werken und Tugenden ganz verzweiseln und allein in Gottes Werken und durch diesen angezeigten Weg, daß er alle seine Werke allein Gott zueignet und in Gott ordnet, verhoffen, selig zu werden."

In der damaligen kirchlichen Praxis begegnet uns eine sehr starke Betonung der Sündenpredigt und gleichzeitig eine lebhafte Anpreisung gewisser Mittel, Leistungen und Werke, die angeblich zur Sündentilgung erforderlich oder nützlich waren. Sobald durch die Predigt von den Sünden und von der Ewigsteit der Höllenstrasen, welche die ungesühnten Sünden erwarte, die Gemüther erschüttert und zerknirscht waren — denn Keiner fühlte sich von Sünden frei, — so waren die Herzen willig und bereit, Mies zu thun, was die Priester an sühnenden Werken (Ablässen, Pilgersahrten, Stistungen u. s. w.) ihnen auserlegten.

Bei der Wichtigkeit, welche der Sündenpredigt somit beiwohnte, war es boch eine Erschütterung ber ganzen herrschenden Praxis, wenn Staupit fich ausbrücklich bagegen aussprach. "Ein leichtes Ding ift es, fagt er, bem Menschen täglich vorzupredigen, baß er viele Sunden gethan habe, daß folche Sunden groß seien u. f. w. Aber welche Frucht und Bulfe wird bem Menschen badurch mitgetheilt, außer daß die Menschen nach Beschluß aller solchen Predigten, ob sie gleich ein Jahr mähren, mehr zu täglicher Verwicklung, irrigem Gemiffen, einem unruhigen Gemuth und mehr zu Berzweiflung benn zum Troft geführt werden? Das aber ist nütslich und fruchtbar, den Sündern einen tröft= lichen rechten Weg zu zeigen, wodurch fie von Beschwerung ihres Gemiffens und von einem verzweifelnden Gemuth entledigt, von Sünden entbunden, auch der Gnade und Barmberzigkeit Gottes und bes Berbienftes seines Leibens fabig fein möchten." "Es ift auch bisweilen viel vorteiliger und beffer, wenn ber Mensch ohne einen solchen Gelehrten, ber ihn (nur) in mehr Frrungen bringt, seinen Weg fährt, auf seiner Einfältigkeit beruht und sein Vertrauen allein auf Gott stellt, als ihren irrig machenden Predigten zu gehorchen."

In diesen Aeußerungen des Staupitz tritt, wie man sieht, schon im Herbst 1516 der Widerspruch gegen das herrschende Spstem ganz offen zu Tage. Ja, Staupitz hatte mehr noch als Reuchlin, Erasmus, die Verfasser der Dunkelmännerbriese und Andere, den eigentlichen Kernpunkt getroffen und den richtigen Weg der Heilung beschritten. Nicht bloß Personen, Methoden und Zustände griff er mit den Wassen des Spottes oder der Gelehrsamkeit an, sondern er hatte erkannt, daß religiöse und kirchliche Uebelstände nur dadurch wirksam und dauernd zu besseren sind, daß man sie durch reinere und tiesere religiöse Vorstellungen ersetzt und sein Widerspruch war daher, so gemäßigt er austrat, doch ernster und wirkungsvoller als der seiner Mitstreiter.

Wenn er die Menschen sehrte, wie sie dem Fegseuer entschen könnten, selbst wenn sie ohne Sakramente stürben, wenn er die Theorie vom Ablaß in ihren Grundlagen angriff, wenn er die pelagianische Auffassung der Willensfreiheit, wie sie damals herrschend war, bekämpste und schließlich besonders der Werksheiligkeit entgegentrat, so waren damit doch die Punkte getrossen, an denen später, wie sich zeigen sollte, Luthers Widerspruch einssehte und durch deren Beseitigung, wenn sie gelang, das ganze System aus den Angeln gehoben werden mußte.

Ein so kluger, welterfahrener und vorsichtiger Mann wie Staupitz es war, war sich der Folgen, die sich aus diesem Aufstreten ergaben, wohl bewußt und er selbst wie seine Umgebung fühlte die Tragweite, welche diese Predigten haben konnten, sofort.

Augenzeugen berichten uns, daß eine große Bewegung sich

der Stadt Nürnberg bemächtigte; der Zudrang der Menge zur Augustiner-Kirche steigerte sich von Woche zu Woche. Am 2. Jan. 1517 schreibt Scheurl an Luther, 1) es sei schwer, die Wirkungen zu beschreiben, welche Staupitz erzielt habe; unsere ersten Männer versichern, fügt er hinzu, etwas Aehnliches nicht gehört zu haben. "Ich übergehe es, daß einige ihn (den Staupitz) einen Schüler, ja die Zunge des Paulus nennen, andere ihn als Herold des Evangeliums und als einen wahren Gottesgelehrten bezeichnen." Solche Ehren seien, seitdem Scheurl seiner Vatersstadt diene, keinem Mann in Nürnberg zu Theil geworden.

Es war ganz natürlich: die geläuterte Auffassung von der Rechtsertigung, wie sie Staupitz vortrug, zeigte sofort, als sie wieder auf den Leuchter gestellt ward, für Tausende ihre geswissenbefreiende und beseeligende Wirkung. Die Jrrungen und Strupel aller derer, welche sich in Ablaß, Opferdienst und Spenden um ihr Seelenheil abgemüht und verzehrt hatten, fanden plötzlich durch das besreiende Wort von der freien Gnade des erbarmenden Gottes Ziel und Ende, und unzählige Herzen schlugen Staupitz dankbar entgegen.

Freilich war es einstweisen nur ein gesprochenes Wort, das lediglich in den Gemüthern derer, die es gehört hatten und weiter gaben, haften konnte; aber sofort bemühten sich des Staupitz Freunde, die wichtigeren Theile seiner Predigten auch durch die Schrift sestzuhalten und durch den Druck zu verbreiten. Es ist für die Absichten und Wünsche, welche man dabei im Auge hatte, bezeichnend, daß man sosort zwei Ausgaben, eine in deutscher und eine in sateinischer Sprache veranstaltete.2)

<sup>1)</sup> C. Scheurls Briefbuch, hrsg. v. Anaate, Bd. II, S. 1.

<sup>2)</sup> Am 2. Januar 1517 schreibt Scheurs an Luther, nachdem er die Berdicuste des Staupitz geschilbert hat: "Rogatu autem amicorum ad dei gloriam et Augustiniensium salutem sermones Staupitzii in viginti quattuor capita distincti et sideliter traducti sunt, quos populus utra-

Die Gemeinsamkeit der religiösen Anschanungen, die seit Jahren zwischen Staupit und den Nürnberger Freunden vorshanden war und die jett nach außen hin ihren Ausdruck gesunden hatte, mußte die Männer, die sich dadurch verbunden sühlten, immer näher und inniger zusammensühren. Man war einig in dem ernsten Willen "die Lehre Christi (wie Scheurseinmal sagt") wiederherzustellen und in Christi Gesetzu wandeln." So entwickelten sich in Nürnberg die Ansätze einer Partei, welche Scheurl im J. 1517 als Staupitzianer beseichnet.") Staupitzselbst hatte dafür gesorgt, daß der Areis, der sich im J. 1516 um ihn geschaart hatte, in sestem Zusammenschluß fortdauerte, indem er seinen Schüler Wenzeslaus Lind von München nach Nürnberg gesandt hatte, um in seinem Geiste dies zu seiner Wiederschr weiter zu wirken.

Man hat wohl gesagt (und ich selbst habe es früher gesglaubt), daß Staupitz nicht die Eigenschaften besessen habe, welche ihn zur Führung einer großen Bewegung befähigten. Es ist doch nicht richtig, dies in solcher Allgemeinheit zu behaupten. Er besaß vielmehr in den Tugenden, die ihn vornehmlich auszeichneten, in seinem Muth, seiner Wahrheitsliebe, Warmherzigkeit und Beredsamkeit Eigenschaften, welche ihm das Vertrauen von Hoch und Niedrig zusührten. Obwohl ein Mann von ganz anderer Art als Luther, vornehm, ohne verletzende Schärfe, mehr

que lingua publicandos accessu paucorum dierum, sed magno assensu exspectat. Scheurls Briefbuch II, 1. Es ist die Schrift "Von der end-lichen Bollziehung ewiger Fürsehung" u. s. w. (1517).

<sup>1)</sup> Scheurl an Luther, d. d. 3. Nov. 1517: Christi theologiam restaurare et in illius lege ambulare. Merkwürdig ist die Hindeutung auf das "Geseth Christi"; wir werden unten darauf zurücksommen.

<sup>2)</sup> Scheurs an Luther, d. d. Müruberg 1517, Nov. 3: "Audiunt hunc (scil. Wenz. Linck) Jeronymus Edner, deliciae populi Nurnbergensis, Caspar Nuzel, Jeronymus Holtzschuher septemviri, juris consulti tres et alii plerique Staupiciani. Scheurs Briefbuch, a. a. D. S. 36.

geneigt zum Dulben als zum Angriff, aber ftark in Geduld und Leiden, fehlte es ihm feineswegs an Entschloffenheit, an Ausdauer und an Rlugheit, wie sie zu dem ernsten Rampf, den er zu Nürnberg eingeleitet hatte, erforderlich waren. Man hat ihn im Gegensatz zu Luther einen Mann des Friedens genannt und er war es in der That, trot seines lauten Zeugnisses wider die "Pharifaer und die Schriftgelehrten", nach dem Borbild bes Friedensfürften, für ben er tampfte. In ben Schriften und Predigten, die er hinterlaffen hat, findet fich bei aller Barme. die sie athmen, nicht ein einziges Scheltwort wider einen Gegner, nicht ein einziger Angriff wider die Personen, die er vor sich hatte. Alles, was er sagt und schreibt, zeugt von milber Güte, von Liebe und von rücksichtsvoller Achtung für abweichende Ueberzeugungen und wenn man seine Worte lieft, konnte man fast glauben, er befinde sich mit der gangen Welt in Uebereinstimmung. Es mag fein, daß er nicht Alles, was er dachte, durch ben Druck hat verbreiten wollen; aber wie man dies auf Mangel an Muth zurückführen fann, ift völlig unbegreiflich angefichts der Thatsache, daß er in der Zeit, wo kein anderer Mann von Namen es magte, für Luther öffentlich in die Schranke zu treten (1518-1519), beffen vornehmfter Beschützer war. Staupit hat den Beweiß geliefert, daß man einen großen Rampf mit Bornehmheit und milden Formen führen kann; seinem liebenswürdigen Wesen wiederstrebte es, die sachlichen Gegensätze durch Schelt= worte und Beleidigungen zu verschärfen und zu vergiften.

Es trifft sich glücklich, daß wir die Namen der Führer dieser Partei, nämlich der Staupitzianer, kennen. Am 7. Jan. 1518 sendet Scheurl 1) eine Einladung an Staupitz und giebt darin an, daß er dieselbe im Namen der Sodalitas Staupitiana ausspreche. Diese Sodalität — man pflegte damals meist Ges

<sup>1)</sup> Scheurls Briefbuch, hrsg. v. Soben u. Anaake. 1867 f. II, S. 48.

sellschaften mit sesten Formen als Sodalitäten zu bezeichnen — habe ihn beauftragt, den Staupit zu Predigten einzuladen; dann nennt er solgende Namen: "Anton Tucher, der Vater des Baterlands, Hieronymus Ebner, der Liebling und die Freude oder gewiß die Perle unter Nürnbergs Bürgern, Caspar Nüțel, der ernste Mann, Hieronymus Holzschuher, Andreas und Martinus Tucher, Sigismund und Christoph Fürer, Lazarus Spengler, Albrecht Dürer, der deutsche Apelles, und Wolfgang Hoffmann.")

Daß wir es hier in der That mit einem engeren Bunde von gleichgesinnten Freunden zu thun haben, beweist die Thatsache, daß Scheurl die Sodalität und ihre Glieder öfter nennt und daß jedesmal dieselben Namen wiederkehren. Dürer wird stets unter ihnen, Birkheimer nie genannt. 2)

Wie Staupit im Herbst 1516 zu Nürnberg gepredigt hatte, in demselben Sinn und Geist predigte er in der Adventszeit 1517 zu München. Allerdings war es hier kein Kreis von Namen ersten Ranges, der sich um ihn drängte, aber auch hier fand er so reichen Beisall, daß er sich entschloß, den Inhalt seiner Borträge in einer selbständigen Druckschrift seinen Freunden zusänglich zu machen. Sie erschien zu Ansang 1518 unter dem Titel "Bon der Liebe Gottes" und ward von Staupitz der Herzogin Aunigunde von Baiern, der Wittwe Herzog Albrechts IV., gewidmet. Wie lebhaften Beisall sie fand, deweist die Thatsache, daß sie in wenigen Jahren vier Ausgaben erlebte 3) und wir wissen namentlich, daß Luther sie sehr hoch schätzte. In der That offenbart sich gerade in dieser Schrift die Eigenart des Staupitz besonders rein und eröffnet uns einen Blick in sein tieses und reiches Gemüth.

<sup>1)</sup> Scheurls Briefbuch II, 42.

<sup>2)</sup> Scheurls Briefbuch II, 65 u. II, 78.

<sup>3)</sup> Anaake, Staupitg' Schriften, S. 88 f.

Was der Mensch am höchsten liebt, sagt Staupitz, das ist für ihn sein Gott, es rede der Mund so oder so von Gott. Die wahre Anbetung besteht in der Liebe, nicht in den Worten; wer liebt, der betet, wer nicht liebt, der betet nicht, spräch er auch tausend Psalter. Wer Gott liebt, der dient Gott, wer ihn nicht liebt, der dient ihm nicht, trüg' er auch einen Berg auf den andern. Um deswillen mag dem Menschen nichts Nützelicheres widersahren, denn daß er zu der Liebe Gottes angereizt, erzogen und gefördert werde.

Nachdem Staupit somit Zweck und Anlag seines Büchleins angedeutet hat, geht er zu der Erörterung der Frage über, wie ber Mensch zu der Liebe kommen konne, und führt zunächst aus, daß man niemand lehren fann, Gott über alle Dinge zu lieben. Man mag von des Willens Eigenschaft, von Reinheit des Herzens, bom guten Bewissen, vom ungefärbten Glauben die Menschen unterweisen — aber die Liebe, die Gott über Alles liebt, können wir nicht einer dem andern lehren. Selbst aus dem Buchstaben der heiligen Schrift mögen wir diese Liebe nicht fernen. Wir sehen und erkennen wohl aus dem Alten Teftament, was wir nicht thun follen, und es ist ein Spiegel für die Sünder; es zeigt wohl die Rrankheit an, die uns anhaftet, und fann das Streben wecken nach der Gesundheit', aber gesund machen, d. h. die Liebe zum Guten anzufachen, vermag es nicht. Und was von dem Buchstaben des Alten Testaments gilt, bas . trifft auch zu auf den Buchstaben des Neuen. "Ob er schon Chriftum in die Augen bringt und seine Lehre in die Ohren. so dient er doch, weil er den Geift Chrifti nicht vermag ins Herz zu bringen, allein zu schwererem Tod." "Die Juden" sagt Staupit mit leiser Anspielung, "batten Christum in ben Augen, in den Ohren und in den Händen, sie hatten aber den Beift Christi nicht im Bergen, darum maren fie berbammlicher denn die Beiden." "Also findeft bu bis auf diefen

Tag, daß vielmals die, die Christum am meisten auf der Zunge haben, ihn selten im Herzen führen, daraus folgt, daß sie ihn anderen Leuten geben, wie sie ihn haben, auf die Zunge, nicht in's Herz; es lernen viele von ihm reden, aber wenige ihn lieben, davon das arme gemeine Volk nicht wenig an seinem Besten gehindert wird."

Wie kommt nun aber die wahre Liebe zu Stande? Gott selbst ist die Liebe und "die wesentlich selbständige Liebe, die Gott selbst ist, ist eher in dem Menschen, denn seine eigene Liebe oder etwas, das gut genannt mag werden." Die Menschenssele, die ein "Kind Gottes" werden soll, wird dadurch neu geboren, daß die Kraft des Allerhöchsten sich mit ihr vereinigt, und daß "Gott seine Wohnung in ihr macht." "Unsere Herzen werden durchgossen (spricht Paulus) mit der Liebe von dem heiligen Geist, der uns gegeben ist, der Geist des himmlischen Baters, der Geist Christi, wer den nicht hat, der ist nicht Christ, ihm ist auch unmöglich, Gott über alle Dinge zu lieben." "Derschalben sollen wir auch Alles, was Gutes und Heiliges von uns geschieht, niemand denn Gott allein zuschreiben, der einzig aller guten Frucht in uns Bater ist."

Wo diese Liebe zu Gott nicht zuvor ist, da wird die heilige Schrift bei uns auch nie "wirklichen, seligen Verstand gewinnen." Darauf hat auch Christus selbst uns hingewiesen, da er zu seinen Jüngern sprach: "Ich hätte euch noch viel zu sagen, ihr mögt es aber jetzt noch nicht tragen; wenn ich hinweggegangen bin, werdet ihr den heiligen Geist empfangen, der wird euch aller Dinge einen heimlichen Verstand geben." "Von den Augen muß Christus ins Herz, aus dem Fleisch in den Geist gehen, soll er anders seliglich erkannt werden." Ehe Christus in uns ist, wandeln wir im Dunkeln; er bringt das Licht in uns durch einen festen, unzweisenlichen Glauben." Derhalben ist die Erkenntnis des christlichen Glaubens eine pure, lautere Gnade Gottes.

Es ift falich, wenn wir unsern Trost in irgend einer "Creatur", d. h. einem irdischen Ding ober einer Handlung suchen. Er wird allein von dem beiligen Geift in unfer Berg gegoffen. Unser Troft beruht in seinem, nicht in unserm Leben; benn gewißlich muß alles Leben aus einem Leben tommen. Wahre Liebe, die sich irgendwo in einem Menschenherzen offenbart, ift, wie oben gesagt, eine Manifestation des göttlichen Geistes; wo dieser Geist nicht ift, da ist keine Liebe. Das Herz, das ohne Liebe ift, meint Staupit, ift gleich einer "todten Roble oder schwarzem Zunder", d. h. es besitzt die innere Fähigkeit, in Liebe zu entbrennen (obwohl auch diese Fähigkeit ihm Gott gegeben hat), aber ohne weitere Einwirkung brennt es nicht. Doch wenn das Herz "mit der Ruthe Mose geichlagen", oder wenn "der Stein, der der Liebe Feuer gibt", Chriftus, mit dem festen Gifen uns treibt, dann wird die todte Rohle lebendig und der schwarze Zunder goldfarben und der kalte Brand brennend in Liebe, die von Gottes Liebe entzündet ift."

"Also entspringt Liebe aus Liebe, aus der Liebe Gottes zu uns unsere Gegenliebe zu Gott." Und wenn wir Gegenliebe wirklich haben, so mag nichts erdacht werden, was bessere Liebe gebären mag.

Woran kann man aber nun die echte Liebe bei einem Menschen erkennen? "Das wahre Zeichen der Liebe Gottes, sagt Staupit, ist die Vollbringung der Gebote Gottes." Liebe gebiert Uebereinstimmung des Wollens, sie macht ein Herz und eine Seele. "Steigt sie über sich, so bildet sie sich in der Nachfolge nach dem Willen des Geliebten." Wer Gott über alle Dinge liebt, der läßt sich wohlgefallen alles, was Gott wohlgefällt, und trägt Verdruß an allem, was Gott mißfällt, darum liebt er die Gerechtigkeit und hasset die Voseheit, wirst Gutes, weicht vom Vösen." — "Denmach hält der Mensch, der recht liebt, Alles, was ihm Gott geboten hat."

"Zu dieser Kunst der Liebe Gottes sollen die Eltern ihre Kinder, die Meister ihre Jünger, die geistlichen Hirten ihre Schässein, ja vielmehr die Schässein Christi ziehen, was sie sonst lernen ist nichts denn Arbeit und Peinigung des Geistes." Anch sei, fügt er hinzu, keine andere Kunst zu der Seligkeit nothwendig, obschon es wahr sei, daß ohne Gott sie Niemand lernen kann.

Das Menschenherz ist ganz erfüllt von irdischer Liebe, von Hang zum Keichthum oder Frauenliebe, und so fest ist diese Liebe in uns gepflanzt, daß wir große Arbeit, Bürden und Noth um ihrer Besriedigung willen auf uns laden; es giebt kein irdisches Mittel, solche Liebe zu mäßigen oder gar auszutilgen in den Menschen. Und doch fühlen wir, daß wir vergeblich darin nach Besriedigung trachten, "aber weder Chor-Rock noch Kappe, weder Kloster noch Kirche, weder Zelle noch Kerker können sie hinnehmen."

Wie kommt es nun, daß es doch Menschen gibt, die alle irdische Liebe hinter sich gelassen haben und trot schweren Kreuzes ein süßes Joch zu tragen glauben? Das kommt aus dem, sagt Staupitz, daß Gott unsern Geist berührt; dann folgt die Seele dem Guten, wie das Eisen dem Adamanten (Magneten). Zeig' mir die Kraft, die das Eisen zieht, dann zeige ich dir, wie "der Schöpfer seines Werkes freiwilliger, mächtiger Beweger sei." Das ist "des heiligen Geistes, d. h. der selbständigen Liebe Gottes Natur und Eigenschaft: wo sie rührt, da zieht sie, wo man sie sühlt, da treibt sie, wo man sie versucht, da ersteut sie." Wo diese Liebe in ihrem Glanz erscheint, da ersbleicht die irdische Liebe "gleich als der Sonne heller Glanz der Kerze Schein verbirgt."

Doch ihre wunderbare Kraft erschöpft sich nicht darin, daß sie Seele von niederer Begier erlöst, sondern ihr ist auch das eigen, daß sie uns alle Pein versüßt, in allem Elend tröstet,

alle Schwachheit erquickt"; sie ist es, die alle Arbeit leicht macht, alle Trauer kehrt in Freude und alle Thränen trocknet. "O süßer Gast der Seele, wer dich hat, stirbt vor Gott nimmers mehr." "Wo du nicht bist, da ist des Menschen Leben ein stetes Sterben; wo du bist, da ist den Menschen Sterben ein Ansang des ewigen Lebens. In dir, heiliger Gott, sind wir, in dir leben wir, in dir werden wir seliglich bewegt." — "Leiden und Sterben um des Geliebten willen ist ein wahres Zeichen der Liebe; wenn das Leiden um Gotteswillen geschieht, so zeigt es eine genugsame Liebe zur Seligkeit; geschieht es aber um des Freundes willen, so zeigt es die höchste menschliche Liebe, wie der Herr Jesus gesprochen hat: Niemand hat eine höhere Liebe, denn der um seines Freundes willen stirbt. Wo es aber noch höher steigt, dis in den Grad, daß man sterben wolle um des Feindes willen, so zeigt es die einige Liebe Gottes."

Du mußt bein selbst vergessen und alles das, was du ehemals geliebt hast. Solange du an einem Dinge hastest, das nicht göttlich ist, bist du und bleibst du ungewiß, ob Gott in dir ist oder nicht. "Und ob er ohne dein Wissen in dir wäre, so will er doch nicht klar zu dir kommen, es muß zuvor alle andere (irdische) Liebe aus dir kommen." Gedenket und wißt, wie es aus Liebe geschah, daß Jesus Christus seine heilige Mutter, Freunde und Apostel gelassen hat, daß er geblutet, Todes Noth, Gesängniß, Backenschläge, salsch Zeuges Schwere und Vittereit, endlich den bittersten Tod ersitten hat. Ihm sei Lob, Ehre und Dank, nun und allezeit, immer und ewiglich. Amen.

Bei der Bedeutung, welche Staupitz als Generalvicar der Augustiner-Eremiten besaß und bei der Stellung, welche die Staupitzianer als die ersten Männer der ersten Stadt des Meiches einnahmen, mußten die Bewegungen, die fich feit 1516 zu Nürnberg vollzogen, und die Schriften, die Staupit herausgab, weithin Wellenringe ziehen.

Seit einer Reihe von Jahren hatte Staupit mit ziels bewußter Absichtlichteit auf wichtige Stellen seine unmittels baren Schüler und Gesinnungsgenossen gestellt. Nicht nur in Nürnberg gab es Staupitianer, sondern auch an vielen anderen Orten, zumal in München, Salzburg, Wittenberg, Erfurt, Antwerpen, Dortrecht, Eisleben u. s. w.

Der Augustiner Caspar Güttel aus München, welchen Staupitz nach Eisleben gesandt hatte, erzählt uns selbst, daß das öffentliche Hervortreten des Staupitz seit dem Herbste 1516 für ihn der Anlag wurde, mit den gleichen Lehren vor die Deffentslichteit zu treten.

In einer Druckschrift, welche etwa im Sommer 1518 ersichien, sagt er zu Eingang, daß er darin etliche Bunkte einsstechten wolle, welche der ehrw. Bater Joh. v. Staupig in seinen Predigten zu Nürnberg vorgetragen habe. 1) Beiläusig erwähnt er Luthers, indem er hinzusügt, daß er nach Jesus, Paulus und "ihrem Nachfolger, dem ehrw. Bater Staupig" und "dem Mansfeldischen, jest Wittenberger Augustiner" Luther sehren wolle. 2)

Fast gleichzeitig regte es sich auch an anderen Orten; so in Dortrecht, wo Staupit im J. 1516 den Heinrich von Zütphen?) zum Prior gemacht hatte, so in Antwerpen, wo Jacob Propst. (der im J. 1509 zu Wittenberg die

<sup>1)</sup> Rolbe, Die beut. Aug.-Congr. Gotha 1879. G. 310.

<sup>2)</sup> Rolbe, Martin Luther. 1884. G. 232.

<sup>3)</sup> Ueber den evangel. Märtyrer Beinr. v. Zutphen f. Iten, Beinr. v. Rutphen. 1886.

<sup>4)</sup> Ueber J. Propst s. Seidemann in der Zts. f. d. hist. Theol. 1873. S. 159.

Magisterwürde erworben hatte) auf Staupitg' Wunsch Vorstand bes Augustiner-Alosters geworden war.

Am 8. Jan. 1518 schreibt Scheurl einen Brief an Güttel, in welchem er mit begeisterten Worten den Staupitz als den Vorkämpfer der begonnenen Bewegung seiert. Er schildert die Wirkungen, die Staupitz' öffentliches Auftreten hervorgebracht habe, und sagt: "Für den Einen hat der Tod sein Schreckliches verloren, die Andern sind ihres Seelenheils gewisser geworden, die Meisten nennen schon Edelsteine und Trinkgefäße nach seinem Namen — kurz, überall hallt es "Staupitz wieder." Scheurl übersendet des Staupitz Tischgespräche und nennt ihn "unsern Primas", dessen religiöse Lehren (doctrinae ecclesiasticae) überall erörtert würden. "Unsere Optimaten wollen keinen anderen Prediger hören."

Dann fährt Scheurs in demselben Satze wörtlich fort: "Allmählich insinuire ich der Freundschaft der Optimaten auch Dr. Martin Luther.")

Diese Aeußerung wurde in derselben Stadt geschrieben, welche die Schritte Luthers von vornherein mit größerer Theilsnahme als irgend eine andere Stadt des Reiches aufgenommen und begrüßt hatte.

<sup>1)</sup> Scheurs Briefbuch a. D. II, 43: Paulatim quoque insinuo optimatum amicitiae D. M. Luder: ejus conclusiones de indulgentiis admirantur ac in pretio habent Pirekhamer, A. Tucher, et Wenzeslaus, C. Nutzel traduxit, ego Augustam et Ingolstadium misi. Es ist merte würdig, daß hier Birkheimer auerst hervortritt.

## Drittes Capitel.

## Stanpit und Luther.

Luthers Anfänge. — Streng römische Erziehung und Bildung. — Authers Gewissennruhigungen und Seeleuleiden. — Erste Berührung mit Staupig. — Beginn einer neuen Zeit für Luther. — Luther als Staupig' Schüler. — Luthers und Staupig' Stellung zur Hierarchie. — Gemeinsame Borliebe für die Mystik. — Die Glanbenslehre der "Gottesfreunde". — Die Bedeutung der "Gelassenheit", d. h. der leidenswilligen Ergebung. — Gegenschaft zur Kirchenlehre. — Staupig und die deutsche Mystik. — Luthers Sinführung in die Lehre der Gottesfreunde.

Dr. Martin Luther hat ben Bilbungsgang, welchen die römische Rirche für ihre Priefter vorschrieb, in allen seinen Stufen durchgemacht. Als junger Mann von etwa zweiundzwanzig Jahren war er, von innerem Drang getrieben, Mönch geworden. Als solcher hatte er sich mit der Willenstraft, die seinem Wesen eigen war, in das Lehrgebäude ber mittelalterlichen Rirche vertieft und deren Sätze sich zu eigen gemacht. In alle die Geheimnisse und Fragen, über welche die Kirche Auskunft gab, in die Lehren von der Berson Chrifti, von der Dreieinigkeit, der Erwählung, der Stellvertretung, den Gnadenmitteln u. f. w. war er eingeführt worben und hatte gelernt, daß in der gläubigen Erfaffung biefer Doktrinen der Kernpunkt bes Chriftenthums zu suchen sei. Joh. von Balt, der berühmte Bertheidiger des Papftthums, war bei diesen Studien vornehmlich sein Lehrer gewesen und die Werke des Thomas von Aquino, Beter von Ailly und Gabriel Biel waren neben Ariftoteles und einigen älteren Rirchenvätern, wie Augustin und Hieronymus, die Quellen, aus denen er schöpfte.

Man hat lange Zeit hindurch in dem Orden, welchem Luther von seinem 22. bis etwa zum 40. Lebensjahre angehörte, die Vertreter einer evangelisch gerichteten Theologie erkennen wollen. Allein die neuere Forschung hat überzeugend nachgewiesen, daß die Augustiner jener Zeit in nichts von der herrschenden Kirchenslehre sich unterschieden, ja daß sie sogar in der Betonung der Lehre von der Allgewalt des Papstes, von der Nothwendigkeit eigenen Verdienstes, von der Allmacht der Jungfrau Maria, die großen Schriftgelehrten des früheren Mittelalters noch übersboten.

Mit heiliger Scheu und Ehrfurcht erfüllte ben jungen Mönch das stolze Gebäude der mittelalterlichen Rirche und Scholaftif. Lange Reit hindurch stand die Wahrheit der Kirchenlehre für ihn so fest, daß er auch nicht die leiseste Regung eines Aweifels in seiner Seele aufkommen ließ. Er war (wie er im 3. 1540 selbst versichert) vor 1517 "in des Papstes Lehre noch voll und trunken, ja ersoffen" und noch damals fest überzeugt, daß Jedermann dem Papft auch in der geringften Silbe Behorsam zu leiften verpflichtet sei. "Ift je ein Mond durch Moncherei in den Himmel kommen, so wollte ich auch hineinkommen sein". Nach anderen Aeußerungen war er der Lehre der römischen Kirche fanatisch ergeben, bereit, jeden Leugner derselben oder jeden Berächter des Papftes dem Tode zu überliefern, 1) zumal seit der Zeit, wo er römischer Priefter geworden war. Bon dem Vollgefühl der Würde, welches ihn seit Erlangung dieses Umtes beseelte, giebt er uns begeisterte Schilderungen. Er hatte

<sup>1)</sup> Luther fagt: "Sciat (lector), me fuisse aliquando monachum et Papistam insanissimum, cum istam causam (bie Reformation) aggressus sum, ita ebrium, imo submersum in dogmatibus Papae, ut paratissimus fuerim omnes, si potuissem, occidere aut occidentibus cooperari et consentire, qui Papae vel una syllaba obedientiam detrectarent." Lutheri praefatio ad Tom. I. Operum (1545).

sich einundzwanzig Heilige als Schutpatrone ausgesucht, von vonen er täglich drei bei der Weise anzurufen pflegte.

Irot dieses sesten Vertrauens zur Airche und ihren Heiligen wurde er frühzeitig von Stimmungen beunruhigt, in die er bei der Frage versiel, ob das Mönchsgewand, die Kasteiungen, das Fasten u. s. w. wirtlich den Stand der Heiligkeit, den er ersehnte und erstrebte, zu verbürgen vermöchten. Daran schlossen sich späterhin Zweisel über die Frage der Prädestination und Erwählung und es tam bahin, daß er oft zwischen einer Stimmung, in der er sich von Gott verstoßen wähnte, und einer Empsindung, in der er die ganze Seligteit des erlösten Gottestindes zu schnecken glaubte, schwantte.

Diese Ansechtungen, unter welchen Luther seelisch in so hohem Grade litt, daß ihm alle anderen geistigen und förperslichen Leiden dagegen leicht erschienen, steigerten sich von Jahr zu Jahr. Sie waren es, welche ihn später bestimmten, eine Lehre von sich zu weisen, die ihm trot des Eisers, mit der er sie umfaßt hatte, teine innere Befreiung brachte; ja, diese Leiden haben schließlich auf die Fassung seiner vornehmsten Lehrsäge so sehr eingewirtt, daß er die Gewissenuhigung, die sie gewähren sollten, zum beherrschenden Gesichtspunkt seines neuen Lehrschsstems machte.

Indessen fteht es fest, daß jene Unsechtungen ihn nie verlaffen haben und daß er bis an sein Lebensende darunter gelitten hat.1)

Die inneren Erfahrungen, die Luther machte, begegnen uns oft bei den Zeitgenossen. Man wird dabei doch sehr an die Bemertungen erinnert, die Staupit (wie wir oben sahen) über die Wirkungen der Sünden-Predigten aufgezeichnet hat.

<sup>1)</sup> Zaß Luther dauernd in diesen Ansechtungen blieb, s. bei Köftlin, Luthers Leben 1, 210 f. und bei Kolde, Dr. M. Luther. Gotha 1884. **6. 64.** — Bgl. unten Cap. 6.

Gerade bei tiefer angelegten Naturen, zumal bei solchen, die voll gläubiger Ehrsurcht Alles hinnahmen, was die Priester vortrugen, mußte das "irrige Gewissen" und das "unruhige Gemüth", von welchem Staupitz spricht, leicht durch jene Praxis hervorgerusen werden. Denn es lag am Tage, daß Niemand auf diesem Wege zum inneren Frieden geführt werden konnte.

Schon der Eintritt in das Kloster, den Luther nur unter allerlei Schwierigkeiten, besonders gegen den entschiedenen Willen seiner Eltern, durchgesetzt hatte, war aus dem Streben hervorsgegangen, durch den höheren Grad der Heiligkeit, den die Kirche dem Mönchsstand beilegt, sein Seelenheil zu schaffen. Man kann ermessen, wie niederdrückend für sein Gemüth die Ersahrung sein mußte, daß er trotz der Fülle der guten Werke, die er tägslich that, weder zum innerem Frieden, noch zur sesten Hoffnung oder zur Gewisheit seines Heils hindurchzudringen vermochte.

In dieser Stimmung nun traf ihn auf einer seiner Bisitastions-Reisen Johann von Staupitz. Das Seelenseiden des jungen Mönchs, von welchem das Kloster hinreichend unterrichtet war, konnte ihm nicht verborgen bleiben und wohlwollend und theilnehmend wie er war, nahm er sich vor, ihn durch väterslichen Zuspruch auf den Weg zum inneren Frieden zu seiten.

Es gelang ihm in der That, Luthers Vertrauen zu gewinnen und indem er mit Geduld den Gedankengängen des jungen Ordensbruders folgte, that er den Einblick in ein ernstes und willensstarkes Herz, das zu größeren Aufgaben fähig und berusen schien. Mit Eiser und Lebhaftigkeit griff Luther seinerseits die Lehre des Staupitz auf. Staupitz war es, der ihn darauf hinwies, daß Christus den Mittelpunkt der h. Schrift bilde und daß die Spekulationen der Scholastik, in welchen Luthers Scharssinn sich erschöpfte, wohl den Verstand bereichern, aber das Herz niemals befriedigen könnten.

So kam es, daß fich allmählich zwischen beiden Männern

ein enger Bund entwickelte — ein Bund, der für Luther den Beginn eines neuen Abschnitts seiner geistigen Entwicklung zur Folge hatte.

In den ersten Jahren der Reformation hat Luther nach seinem eignen vielfach wiederholten Zeugniß genau in derselben Weise seinen Ordensvorgesetzten als seinen Lehrer und Beschützer und sich selbst als dessen Scheurl und bezeichnet 1) wie Scheurl, Linck, Güttel, Lang und Andere sich als solche angesehen und sich unter dessen geistiger Führung verbunden gefühlt haben.

Wir wissen aus einem Briese des Churfürsten Friedrich von Sachsen, daß Staupit diesem versprochen hatte, ihm an Luther einen "eignen Doktor" zu erziehen"), und in der That übernahm es Staupit, Luther von Stufe zu Stufe für die Aufsgaben vorzubereiten, die ihm am Herzen lagen.

Staupitz war während der ersten Jahre in jeder Hinsicht Luther gegenüber der Bater, der Berather, Beschützer und Führer des jüngeren Bruders. Während Staupitz durch seine Stellung innerhalb des Ordens, durch seine innigen Beziehungen zu einem großen Freundestreise, zum Chursürsten von Sachsen, zu Erzebischöfen und Bischösen ein Mann von hohem Einfluß war, konnte Luther während der ersten Jahre nichts Aehnliches in die Waagschale legen. Mit vollem Recht schrieb Staupitz am

<sup>1)</sup> In den Jahren 1518 und 1519 pflegt Luther in seinen Briesen den Stanpig seinen "Patronus" zu nennen und sich als Discipulus zu unterzzeichnen. Bgl. de Wette I, 116 und öfter. Enders, Luthers Briese I, 228 und 430.

<sup>2)</sup> Churfürst Friedrich an Staupitz, d. d. 1518 April 19: "Wepl Jr (Staupitz) uns dann hieder angezeigt, daß Ir uns einen aigen Doktor an diesem Man ziehen wollt, an dem wir dann fast gut Gesalen (haben) und sein nit gern lang von der Universität und seiner Lektion geraten u. s. w. Bal. Burkhardt, Dr. Martin Luthers Brieswechsel 1866 S. 9.

14. Sept. 1518, Luther habe wenige Beschützer und die, die ihm wohl wollten, wagten nicht an die Oeffentlichkeit zu treten. Dennoch wolle Staupitz sich fortdauernd seiner annehmen. Man weiß, daß er sein Wort in den schweren Kämpfen, die alsbald ausbrachen, ritterlich eingelöst hat.

Es scheint mir zweiselhaft, ob Staupitz je in allen Punkten mit Luther völlig einig gewesen ist. Wir haben oben gesehen, daß Luther bis gegen das J. 1517 hin (wie er selbst sagt), "in des Papstes Lehre noch voll und trunken, ja ersoffen" und bereit war, jeden Berächter des Papstes dem Tode zu überliesern. Bon einer solchen Begeisterung für die römische Kirche sindet sich bei Staupitz auch nicht die geringste Spur; er ist (so viel uns bekannt ist) nie ein fanatischer Anhänger des Papstes gewesen, ja, es liegen Anzeichen genug vor, welche darauf hindeuten, daß ihn seit frühen Jahren eine ausgeprägt antihierarchische Gesinnung beherrscht hat — eine Gesinnung, wie wir sie bei wenig älteren Beitgenossen, z. B. bei Savonavola, Joh. v. Wesel, Joh. v. Goch und Anderen sinden.

Die streng römische Gesinnung, die Luther lange Zeit beseelte, kommt unter Anderm auch darin zum Ausdruck, daß er gern jeden Anlaß wahrnahm, um sich gegen diejenigen Männer und Gemeinschaften auszusprechen, welche wider die römische Kirche aufgetreten waren oder gar sich von ihr losgesagt hatten. Noch neuerdings ist nachgewiesen worden, wie lebhaft Luther sich vor dem J. 1517 gegen die "Böhmen" ausspricht — er brauchte gewöhnlich jene Sekten-Namen der Grubenheimer oder Bickarben, welche die Brüder in Böhmen selbst als Scheltworte anssahen — und wie er ihren Widerspruch gegen die Kirchensehre aus geistlichem Hochmuth ableitet.")

Besonders waren ihm Joh. Hus und die Husiten als

<sup>1)</sup> Diedhoff, Die Stellung Luthers zur Rirche u. f. w. 1883. G. 47 ff.

Erzketer verhaßt. Als er einst in der Aloster-Bibliothek des Hus' Predigten gesunden hatte, entsetzte er sich, wie er erzählt, daß dieser die h. Schrift so gewaltig führe. Er schling das Buch rasch zu, weil dessen Name so verdammt war, daß er meinte, die Sonne müsse ihren Schein verlieren, wenn er des Ketzers in Gutem gedenke. 1)

Ich habe mir umsonst Mühe gegeben, auch nur ein einziges ähnliches Urtheil bei Staupitz zu finden. Ich weiß nicht, ob er die "Pickarden", "Waldenser", "Grubenheimer" u. s. w. irgendwo an den Pranger stellt — es wäre möglich, daß mir eine solche Stelle entgangen ist —, sicherlich aber ist von einer so oft wiederholten Verurtheilung nichts zu sinden, ja ich möchte glauben, daß Staupitz, in dessen Heimath doch diese Richtungen sehr bekannt waren, sie nirgends in der Weise behandelt hat, wie Luther es oft thut.

Wie dem auch sein mag, so steht doch fest, daß um 1517 Staupitz sich innerlich bereits viel weiter von dem römischen System entsernt hatte als es bei Luther der Fall war. In jener Zeit, wo er von der "babylonischen Pestilenz" mit deutslicher Anspielung auf Rom redete (1518), war Luther noch von ganz entgegengesetzten Auffassungen durchdrungen. Man geht meist von der Anschauung aus, daß Luther bereits im J. 1517 den gänzlichen Bruch mit seinen früheren Auffassungen vollzogen habe. Es ist nicht schwer, das Unrichtige dieser Meinung aus Luthers eignen Worten zu beweisen.

Als er im October 1517 die Thesen wider Joh. Tetzel veröffentlicht hatte, war es durchaus nicht seine Absücht gewesen, die Theorie des Ablasses selbst zu bestreiten. Er erzählt, daß er auch noch im J. 1518 die Ablässe durchaus nicht gänzlich

<sup>1)</sup> M. Leng, Martin Luther. Berlin 1883. 2. Aufl. S. 44.

habe verwerfen wollen 1), ihm kam es damals nur auf den Mißbrauch derselben an. Unbekannt mit der weltlichen Seite der Kirche, wie er war, glaubte er, daß er den Betrug nur aufzudecken brauche, um dessen Abstellung durch die oberste Gewalt zu bewirken. 2)

Als er dann bemerkte, daß die Thesen mehr Anstoß erregsten, als er geglaubt hatte, suchte er ihre Verbreitung zu hindern. Er schickte sie nicht einmal denjenigen Freunden und Gesinnungssgenossen, mit denen er in dauerndem Verkehr stand. Als Chr. Scheurl ihn im Frühjahr 1518 deßhalb zur Rede stellte, antswortete er am 5. März, es sei nicht seine Absicht noch sein Bunsch, daß sie unter das Volk kämen; jetzt würden sie so sehr verbreitet, daß ihn dies Erzeugniß reue.

Noch im August 1518 hielt er es für nothwendig, ausstrücklich zu versichern, daß für ihn das Dasein des Fegfeuers mumstößlich wahr sei. Er that dies öffentlich in seiner Schrift an Prierias und zwar, wie er sagt, deßhalb, damit nicht die

<sup>1)</sup> Borrebe zu der Schrift von der babyl. Gefangenschaft (October 1520): De indulgentiis ante duos annos scripsi, sed sie, ut me nunc mirum in modum poeniteat editi libelli. Haerebam enim id temporis magna quadam superstitione Romanae tyrannidis, unde et indulgentias non penitus rejiciendas censedam, quas tanto hominum consensu cernedam comprobari.

<sup>2)</sup> In iis certus mihi videbar (fagt Luther), me habiturum patronum Papam, cujus fiducia tum fortiter nitebar, qui in suis decretis clarissime damnat quaestorum (ita vocat indulgentiarios praedicatores) immodestiam. Lutheri praef. ad Opp. Tom. I. (1545).

<sup>3)</sup> Luther an Schenri, d. d. 5. März 1518 (be Wette I, 95): Primum, quod miraris, cur non ad vos eas (positiones) miserim, respondeo, quod non fuit consilium neque votum eas evulgari, sed cum paucis apud et circum nos habitantibus primum super ipsis conferri, ut sic multorum judicio vel damnatae abolerentur, vel probatae ederentur. At nunc longe ultra spem toties excuduntur et transferuntur, ut me poeniteat hujus foeturae etc.

Bidarden, biese Reter, glaubten, in ihm einen Bertheidiger ihrer Lehre gefunden zu haben. 1)

Am 31. Dec. 1518 vertheidigt er sich Spalatin gegenüber wider den Argwohn, als ob er die Anrufung der Heiligen sür Aberglauben halte. "Mein Spalatin, sagt er, es ist niemals meine Meinung gewesen, daß die Heiligens verehrung abergläubisch sei, selbst diejenige Anrusung nicht, die um der alleräußerlichsten Anliegen wegen geschieht". "Die Ketzer, fügt er hinzu, unsere Nachbaren, die Pickarden in Böhmen haben diese Ansicht". ")

Mit der Festhaltung des Ablasses, des Fegseners, der Heiligen-Anrusung und mit dem Widerwillen gegen alle die, welche sich von der römischen Kirche getrennt hatten, verband Luther in den ersten Jahren eine starte hierarchische Neigung und wiederholt erklärte er (zuletzt noch im Febr. 1519), daß er sowohl seinerseits dem Papst gehorsam sein, wie daß er Andere zu diesem Gehorsam ermahnen wolle.

Nach Allem, was wir von Staupitz wissen, waren diese Aufsfassungen Luthers eher geeignet, die beiden Männer zu trennen, als sie zu verbinden. Das Band, welches sie umschloß, sag (absgesehen von dem Orden, dem sie angehörten) vornehmlich in der Borliebe für die Literatur der Mystik, die Staupitz, ohne daß sie die einzige Quelle seiner Theologie gewesen wäre, seit langen Jahren beseelte und die er auf alle seine Freunde und Schüler

<sup>1)</sup> Responsio ad Prierat. bei Löscher, Ref. Atta II, 215: "Mihi certissimum est, purgatorium esse." — Quae ideo dico, ne Pighardus haereticus in me sibi videatur obtinuisse, purgatorium non esse, quia locum ejus ignotum esse confiteor. — Bgs. dazu Gieseler, R. Gesch. III, 1. Bonn 1840. S. 37, wo Löscher Zusätze widerlegt sind.

<sup>2)</sup> Die Stelle sautet wörtlich: Mi Spalatine, non fuit mens mea unquam, venerationem Sanctorum esse superstitiosam neque invocationem eorundem pro causis vel corporalissimis. Hoc enim sapiunt haeretici illi vicini nostri Pighardi in Boemia. De Bette, Briefe I, 201.

ganz bewußt und absichtlich übertragen hatte und die schon deßhalb ein starkes Band darstellte, weil die Glaubenssehre der Mystik (nach Luthers Zeugniß) den schulmäßigen Theologen so gut wie unbekannt war, ja vielfach sogar als verdächtig angesehen wurde.

Hier muß freilich sofort bemerkt werden, daß der Name Mystik eine klare Vorstellung von dem Charakter der Theologie eines Mannes nicht giebt, daß im Gegentheil diese Bezeichnung, so geläusig den Meisten der Gebrauch des Wortes ist, Unklarsheiten aller Art befördert. Man pflegt Erzeugnisse, welche im Grunde nichts weiter als Lebensregeln für Bettelmönche enthalsten, mit der Literatur der "Gottessfreunde" des 14. Jahrh., die meistens von ganz anderen Grundanschauungen ausgehen, unter dem Namen Mystik zusammenzuwersen und selbst die kirchliche Mystik des h. Bernhard und Anderer wird von der deutschen Mystik nicht immer klar und scharf unterschieden.

Es läßt sich nicht leugnen — ich habe dies auch bereits an anderer Stelle betont 1) — daß auf dem Gebiete dieser sog. Mystik trot mancher vortrefflicher Forschungen noch immer eine große Berwirrung herrscht. Bei der Unsicherheit über die Bersfasser und bei dem Mangel an guten Texten geschieht es nicht selten, daß ganz verschiedenartige Geisteserzeugnisse, weil sie einszelne dogmatische Besonderheiten der Mystik an sich tragen, in einen Tiegel geworfen werden.

Es würde viel zu weit vom Ziele abführen, wenn ich mich hier auf eine Charakteristik der verschiedenen theologischen Spsteme, die man unter dem Namen Mystik zusammenfaßt, einlassen wollte. Vielmehr will ich, um eine Auschauung von den Gedanken zu

<sup>1)</sup> Die Reformation u. s. w. Lp3. 1885. S. 174.

geben, die ich als Eigenthum der Mystif der "Gottesfreunde"im engern und engsten Sinn betrachte, nur einige Bemerkungen hierhersetzen.

Es ist das Rennzeichen dieser Mustik, daß für sie das driftliche Leben, nicht die Lehre, im Vordergrund des Interesses fteht: fie ift nicht in erfter Linie auf die Dogmatit, sondern auf religiöse und sittliche Ziele gerichtet. "Ich halte einen Lebemeifter, fagt Meifter Edart, nütlicher als taufend Lefemeifter" und giebt damit deutlich seine Werthschätzung des driftlichen Lebens und fein Migtrauen wiber bie Schriftgelehrten zu erkennen. "Liebe Kinder", predigt Tauler, "die großen Meister von Paris lefen mit großem Fleiß die großen Bücher und kehren die Blätter um. Das ift gang gut. Aber die lebendigen gottförmigen Menschen lesen das wahre Buch, darin es Alles lebt". In verwandtem Sinn äußert derfelbe Tauler einmal: "Wenn alle Meister todt wären und alle Bücher verbrannt, so fänden wir doch an Chrifti heiligem Leben der Lehre und des Lebens genug". Eben das Leben Chrifti und die Idee der Nachfolge beherrscht in ähnlicher Weise wie sie sich durch alle Herrenworte in der h. Schrift hindurchzieht die Gedankenwelt Taulers und feiner Gefinnungsgenoffen.

Der Glauben, die Hoffnung und die Liebe sind die drei "hohen Tugenden", welche in den Schriften der Gottessfreunde stets gerühmt werden, aber so hoch sie den Glauben und die Hoffnung stellten, über beiden steht doch weit die Liebe, die da ewig bleibt und des Gesetzes Erfüllung ist und durch die wir mit Christus eins werden sollen. Denn die Einigung mit Gott ist das letzte Ziel, nach welchem die Menschen zu wandeln bestimmt sind.

Der Weg zu diesem Ziele vollzieht sich in mehreren Stufen, über welche die "deutsche Theologie" im XIV. Capitel, das da handelt "Lon dreien Graden, die den Menschen führen und

6

bringen zu rechter Vollkommenheit" sich also äußert: "Nun soll man wissen, daß Niemand kann erleuchtet werden, er sei denn zuvor gereinigt oder geläutert und geledigt. Auch kann Niemand mit Gott vereinigt werden, er sei denn zuvor erleuchtet. Und barum giebt es brei Wege: zum erften bie Reinigung, zum andern die Erleuchtung, jum dritten die Bereinigung. Die Reinigung gehört dem anfangenden oder bugenden Denichen zu und geschieht auch auf dreifache Weise: mit Reue und Leid um die Gunde, mit ganger Beichte, mit vollkommener Bufe. Die Erleuchtung gehört dem gunehmenden Menschen gu und geschieht auch in dreifacher Beise: das ift in Berschmähung der Sünde, in Ausübung der Tugend und guter Werke und in willigem Leiden aller Anfechtung und Widerwärtigkeit. Die Bereinigung betrifft die vollkommenen Menschen und geschieht auch in dreierlei Weise, das ift: in Reinigkeit und Lauterkeit des Bergens, in göttlicher Liebe und in Betrachtung Gottes des Schöpfers aller Dinge."

Wo aber die lautere Liebe ift, da ift der Mensch von neuem geboren und Christus ist in ihm lebendig geworden. Und so ist es nicht der Mensch, der das Gute thut und wirkt, sondern Gott ist es, der in ihm wohnt und durch ihn wirkt. Das ist Sünde, sagt die "deutsche Theologie", "daß der Mensch von sich selber etwas hält und meint, er sei und wisse und vermöge etwas." Der Mensch soll bekennen, daß "er von sich selber nichts Gutes habe und vermöge, und daß alle seine Erkenntniß, Weisheit und Kunst, sein Wille, Liebe und gute Werke von ihm nicht kommen und auch nicht des Menschen sind noch einer Ereatur, sondern daß es Alles des ewigen Gottes ist, von dem cs Alles kommt wie Christus selber spricht: Ihr könnt ohne mich nichts thun."

Gben berselbe Gedanke kehrt in biesen Schriften in stets neuen Wendungen wieder und bildet eins der Grundprinzipien

dieser Glaubenslehre. "Ach, barmherziger Gott", sagt Tauler, "wie ist unsere Gerechtigkeit so gar ein arm schnöd Ding vor den Augen Gottes.") Ganz klar und deuklich sprechen die Gottesfreunde sich wider jede Lehre aus, welche (sei es in der Theorie oder in der Praxis) durch Werkheiligkeit oder Vers dienst die Rechtsertigung erworben werden läßt.

Ueberhaupt sind es nicht die Werke, welcher Art sie auch seien, die sie betonen, sondern die Gesinnung, die Demuth, der Gehorsam und die Heiligung. Aber auch diese sind für den, der sie erreicht, ein Geschent der freien Inade Gottes. "Wenn der Mensch (fagt Edart) große Werke thut und doch sein Berg unftet ift, so hilft es ihm wenig oder nichts." Bu den Werken rechnet Tauler unter Anderem die Fahrten, welche die Menschen nach Rom ober nach Avignon ober nach Jerufalem machen, um dort die Gnade zu suchen. Wenn sie wiederkommen, sind sie allzumal "unsinnig und rasende Köpfe." "Willst du aber dem rechten Wegleiter folgen, so weiset er dich in dich selber." "Gingest du in dich selber, wo das Reich Gottes in Wahrheit ist, da fändest du Avignon und Rom und Ablaß aller Schuld und das Jubeljahr fröhlicher, denn es all die heilige Chriftenbeit von Anfang der Welt bis ans Ende der Welt je finden mag in auswendigen Werken."

Sehr beachtenswerth ist die Thatsache, daß die Gottesfreunde der Ecart-Taulerschen Richtung und ihre Schriften durchweg in einem ausgesprochenen Gegensatz zur mönchischen Mystik und zu den Grundanschauungen des Mönchthums überhaupt stehen. 2)

Sie sahen und erkannten wohl, daß Christus selbst, auf bessen Borbild sie sich stets beriefen, in thätiger Nächstenliebe

<sup>1)</sup> Joannis Tauleri, Des seligen Lerers Predigten. Getruckt zu Basel 1521 fol. 43 °.

<sup>2)</sup> Näheres hierüber f. bei Keller, Die Reformation. 1885. Keller, Staupis.

und treuer Pflichterfüllung in der Welt und nicht außerhalb derselben gewirft und gelitten hatte und so sehr sie einerseits mit Christus darauf drangen, nicht mit den "Sinnen" an der Welt zu hängen, so pflegten sie doch meistens gleichzeitig hinzuzufügen, daß die Menschen der Welt Urlaub geben sollen in ihren Herzen und das Herz von den "Ereaturen" d. h. den geschaffenen Dingen, zu Gott wenden.

Taulers Schüler, der sog. Gottesfreund aus dem Obersland, spricht sich hierüber einmal ganz klar und deutlich aus: "Unsere Meinung (sagt er) ist nicht also, daß wir meinen, daß ein Mann von der Welt allzumal gehen soll und ein Mönch werden, unsere Meinung ist, daß er in der Welt bleiben soll, aber er sollte sein Herz und seine sinnliche Vernunft nicht also gar verzehren und auf Freunde und auf weltliche Ehre legen." 1)

Man weiß, daß Tauler selbst Ordensbruder war; um so merkwürdiger sind die abfälligen Aeußerungen, die er über das Mönchthum macht; einmal sagt er geradezu: "Hätte ich gewußt, was ich jetzt weiß, ich wollte nicht des Almosens gelebt haben."

Ueber die angebliche "Weltflucht" der Mystik Eckarts und Taulers spricht sich Herm. Hering in folgender Weise auß: 3) "Mit der Forderung der Verlassung aller Dinge (wie sie Luther so entschieden betont) sind keineswegs die Anfänge einer nur weltslüchtigen Ethik gesetzt. Die Mystik, wenn sie ihren letzten Prinzipien gesolgt wäre, hätte allerdings zu einem Luictismus geführt, indem der für die Einflüsse, ja sogar sür die Eindrücke der Außenwelt verschlossenen Seele nur das leise Athmen in dem ungetheilten Sinen geblieben wäre.

<sup>1)</sup> C. Schmidt, Nic. v. Bafel. Wien 1866. S. 254.

<sup>2)</sup> Basier Ausgabe von 1521, fol. 1206. — Näheres bei Keller, Die Reformation, S. 167 ff.

<sup>3)</sup> Die Whstit Luthers im Zusammenhauge seiner Theologie. Lpz. 1879. S. 207.

Auch ber Name "Mystif" führt hierauf. Aber nicht einmal ber Mann der rudfichtslosen Consequenz, Meister Edhart, ift dieser Gefahr erlegen. Un Tauler ift fein opferfreudiges Wirken in ber Noth ebenso bemerkenswerth, wie sein sinnendes Eindringen in die Geheimniffe der Ewigfeit. Bahrend die Beft muthete, hielt er im Dienst der Liebe aus, obwohl des Papstes Bann denselben bedrohte; ja während er über den Werth der mönchischen verdienstlichen Werke, wie er fie betreiben fab, fich nüchtern, auch abfällig ausläßt, findet sich nirgends ein Ton einer Ueberspanntheit, die auf die Berufsarbeit des täglichen Lebens als etwas dem beschaulichen Leben hinderliches herabsehen möchte. Waren es doch auch Leute jedes Berufs und Standes, die sich damals zu einer ausgebreiteten Gemeinde von Stillen im Lande in den fog. Gottesfreunden, diefen rechten Rindern des muftischen Geiftes, gusammengeichlossen hatten; ein Beugniß, daß die Gottseligkeit auch ohne äußerliche Weltflucht unter der Arbeit des Lebens gebeihe."

Die Ansicht, daß die Gottesfreunde die Jbeale einer weltflüchtigen Sittlichkeit vertreten, beruht zum Theil auf der Unklarheit, welche noch heute vielfach über ihr wahres Wesen herrscht, zum Theil aber auch auf dem eigenthümlichen Sprachsgebrauche dieses Schriftthums, welcher durch die Berwendung von Ausdrücken wie "der Welt absterben", "sich entwerden", "der Welt gelassen stehen" u. s. w. den Berdacht der Weltflucht in mönchischem Sinn wider sich wachgerusen hat.

Es ist ja richtig, daß die Gottesfreunde in der Gelassenheit den Höhepunkt der Lebensgemeinschaft mit Gott erblicken und darin das "Entwerden" als vollkommen ansehen.

Aber was heißt denn das Wort Gelassenheit? Es mag sein, daß es auch unter den Anhängern der Mystif bisweisen Männer gegeben hat, welche dem Worte einen Sinn gaben, der den Vorwurf der Weltslucht zu einem begründeten machte; aber was einzelne Menschen in den Begriff hineinlegten, kümmert uns hier nicht, sondern darauf kommt es an, was die berusenen und anerkannten Vertreter dieser Literatur darunter verstanden haben. Und da ergiebt sich denn, daß die Gelassenheit in der Hauptsache nichts Anderes ist als die Ergebung, die Willigsteit, ja die Freudigkeit, den Willen Gottes zu leiden. Die Stille im Leiden wie in der Freude, die Ruhe der Seele, die durchdrungen ist von der Ueberzeugung, daß Gottes Wille ein heiliger Wille ist, der Alles weise leitet und lenkt, die gänzsliche Beugung und Entwerdung unseres Eigenwillens — das ist die Gelassenheit.

Die leidenswissige und leidensfrendige Ergebung, die die tiefste Beugung des Herzens ist, ist doch zugleich auch die höchste Erhebung und Erhabenheit des Gemüths. In ihr fanden die Männer, die davon in Wahrheit beseelt waren, jene unbeugsame Kraft, jene Standhaftigkeit im Ertragen von Leiden und Versfolgungen, die sie so oft bewährt haben. Ihr Herr und Meister Jesus Christus hatte ihnen das Vorbild des Gehorsams im höchsten Leiden, der Willigkeit im Sterben gegeben, und wie er sie gelehrt hatte in der Vergpredigt: "Ihr sollt nicht widersstreben dem Uebel", so erkannten sie das vornehmste Gebot des "Gesetzes Christi" in der Gelassenheit — das Gebot, an dessen Ersüllung die Verheißung geknüpst war: Selig sind, die da Leid tragen, denn sie sollen getröstet werden. 1)

Aber weder diese Pflicht, noch irgend ein anderes Werk wird durch eigne Kraft des Menschen erreicht; die Gnade Gottes ist es, welche jedes gute Werk in uns beginnt, fort-

<sup>1)</sup> Wir werden auf die grundlegende Wichtigkeit dieses Gedankens für die gesammte Heilslehre dieser Theologie weiter unten zurücksommen. Hierin liegt der Schlüssel zum Verständniß der gesammten Geistesrichtung, deren Borgeschichte wir hier behandeln.

seut und vollendet. In dieser Ueberzeugung liegt nach der deutschen Theologie die Wurzel aller Demuth, welche aller Kinder Gottes schönster Schmuck ist. Wie der Mensch durch Hochmuth gefallen und gestorben ist, so ist sein Wiederaufstehen und seine Wiedergeburt nur durch Demuth möglich.

Man hat der Lehre der Gottesfreunde vorgeworfen, daß sie die Sünde, die Sündhaftigkeit und die Schuld nicht genügend betone und dementsprechend die Erlösung, Stellverstretung, Genugthuung und Rechtfertigung, die Christus durch sein Blut für uns geleistet und erworben hat, nicht hinsreichend in den Bordergrund rücke oder gar deren Bedeutung überhaupt verkenne.

Man weiß, daß die herrschende Theologie damals und später dem Begriff der Sunde besondere Aufmerksamkeit ichenkte und daß die Schilderung und Ausmalung der Sündenangst einen wesentlichen Theil der kirchlichen Praxis, besonders der Predigten, bildete. Es versteht fich, daß, je mehr diese Angst fich fteigerte, um fo lebhafter bas Berlangen nach beren Tilgung wurde. Nun lautete die Rirchenlehre, daß Gott vermöge seiner Gerechtigkeit, welche verlange, daß die Liebe schweige, wo das Recht verlett fei, verhindert fei, Erbarmen zu üben und daß es ohne Genugthuung und Guhne keine Gerechtigkeit und keine Recht= fertigung gebe. Da die Sündenschuld der Menschen angeblich eine unendliche ift, so bedarf es einer unendlichen Sühne und die fonnte nur Gott selbst leiften. So sandte er seinen eingeborenen Sohn in die Welt und indem dieser die Strafe auf sich nahm, welche die Menschen verdient hatten, wurde er selbst das Sühnmittel und ber Stellvertreter und Genugthuer für unfere Sünden.

In demselben Maß wie die Sündenpredigt in den Mittels punkt des Gottesdienstes trat, in demselben Umfang mußte die Lehre von der Stellvertretung und Genugthuung an Bedeutung gewinnen und so sehen wir, daß man allmählich in dieser Theorie das Wesen des Christenthums erblickte. Hand in Hand mit der Betonung der Sünde ging die Predigt von der Ewigkeit der Höllenstrafen, welche die Menschen zu doppeltem Eiser in dem Gebrauch jener Inadenmittel trieb, welche die Kirche innehatte und verwaltete.

Es ift wahr, daß im Vergleich zu dieser Lehrweise in den Schriften und Predigten der Gottesfreunde die Begriffe von Sünde und Genugthung sehr zurücktreten. Die deutsche Mystik kennt nicht bloß Sünde und Schuld, sondern auch Gebrechen und Mängel, wie sie allen erschaffenen Dingen anhaften. Sie kennt eine göttliche Gerechtigkeit, aber auch eine Barmherzigkeit, und die Strafen, die Gott verhängt, haben in ihren Augen nicht die Bedeutung einer Sühne, die er als Richter sür das verletzte Recht fordert, sondern einer erziehenden und läuternden Züchtigung, die er als Vater an seinen Kindern zu üben gezwungen ist. Gottes Gerechtigkeit liegt darin, daß er uns das Gesühl der Schuld, die Reue und das Leiden schickt und der erste Schrift zu unserer Erlösung ist der, daß wir nach dem Vordild Christi willig, demüthig und geduldig dieses Leiden tragen und die Erziehung Gottes uns zum Heile dienen lassen.

Wie in der Ausmalung der Sünden und der daran sich auschließenden Sündenangst, so zeigt sich auch in der Auffassung von der Strafgerechtigkeit und der zürnenden Rache Gottes ein tieser Unterschied zwischen der herrschenden Kirchenlehre und der Glaubensanschauung der Gottesfreunde. Ja, in der "deutschen Theologie" wird die Theorie von der Ewigkeit der Höllenstrasen sogar unverhüllt bezweiselt; denn alle Strasen dienen ja nach ihrer Meinung nur dem Zweck, daß endlich allen Menschen gesholsen werde und der Sieg des Guten dereinst ein vollkommener sei. Denn Gott hat nicht Wohlgefallen an dem Tode des Sünders, sondern will, daß er lebe und sich bekehre.

Aber gleichwohl besitzt die deutsche Mystik ein klares Bewußtsein der Sünde als einer Schuld und Unwürdigkeit, und ein tieses Verlangen nach Vergebung; auch hat die Ueberseugung von der Erlösungsbedürftigkeit der menschlichen Natur in ihrer Frömmigkeit nicht minder wie in der kirchlichen oder scholastischen ihre Stelle. Daher weist sie oft auf die Sühne hin, die Christus zwischen dem Menschen und dem himmlischen Vater gemacht hat und war weit entsernt, die Bedeutung des Erlösungswerts zu verkennen oder zu bestreiten. Christus ist es nach ihrer Glaubenslehre gewesen, der den verschützteten Brunnen der göttlichen Gnade wiederum geöffnet hat, Christus, nicht wir selbst, unsere Werke oder unser Thun, ist es, der den Zugang zu Gott eröffnet.

So sehr sie einerseits bemüht ist, die Einzigkeit der Person Jesu Christi und die einzigartige Bedeutung dieses Lebens für unser Leben zu betonen, so gern legt sie andererseits den Schwerspunkt dieser Bedeutung in die Thatsache, daß Christus nicht minder durch sein Leben wie durch sein Leiden in demüthiger Hingabe und dienender Liebe unser Heiland und Erlöser gesworden ist.

Jesus Christus, der Sohn Gottes, nahm die Formen unseres endlichen Lebens an, um uns sein Leben, d. h. göttliches Leben, zu erwerben. So groß die Bedeutung seines Todes und seiner Auferstehung für unsere Erlösung sein mag, so groß ist die Wichtigkeit seines Wortes und seines Lebens für unser Leben, sowohl für das des Einzelnen wie für das der Christen als Gemeinschaft.

Alle Menschen, sagt die "Deutsche Theologie" (Cap. 3) sind gefallen. "Bon wem und in welcher Weise geschah die Besserung? Das merke. Gott nahm menschliche Natur oder die Menschheit an sich und ward vermenscht und der Mensch ward vergottet. Da geschah die Besserung. Also muß auch mein

Fall gebessert werden. Soll es geschehen, so muß Gott auch in mir vermenscht werden, also daß Gott an sich nehme alles das, was in mir ist, von innen und von außen, daß nichts in mir sei, das Gott widerstrebe oder seine Werke hindere."

Mit demselben Nachdruck, mit welchem die herrschende Theologie die Sünde und Schuld ausmalte und den Trost der Stellvertretung und der Gnadenmittel predigte, ohne die Pflicht der Nachfolge Jesu ganz bei Seite zu setzen, mit derselben Bestonung lehrte die Mystif, daß wir in Christus die lebendige Regel des göttlichen Lebens erblicken sollen, ohne zu vergessen, daß er der Erlöser der Menschen geworden ist.

In dem ernsten Streben, Christi Bild den Menschen eins zuprägen und sie driftförmig zu machen lag ein starker Antrieb zu Selbstverleugnung, Stille und Ergebung, die in der Ueberszeugung, daß wir allein durch die Gnade selig werden, eine Ergänzung fand, welche sie vor Werkgerechtigkeit schützte.

Man kann das Wesen der Theologie der Gottesfreunde sich am besten veranschaulichen, wenn man deren Unterschiede von der kirchlichen Praxis — man pslegt die Gegensätze ziemslich unzutreffend als die der Minstit und Scholastik zu bezeichsnen — sich vergegenwärtigt.

Die Scholastik (ich gebrauche den Ausdruck der Kürze wegen) ist vorwiegend vertieft in die Aufgabe, den Lehrinhalt der Kirche in Distinktionen, Definitionen, Thesen und Antithesen den Gläusbigen näher zu bringen. Obwohl sie im Grundsatz die Wichtigsteit des religiösen und sittlichen Gebietes anerkennt, so überwiegt in der That und Wahrheit doch das Lehrinteresse.

Die Lehren vom Urzustand des Menschen, von der Erbsünde, von der Menschwerdung Gottes, von dem Verhältniß der zwei Naturen in Christus, von der Dreieinigkeit, von der Natur der Sünde, von der Kirche, dem Priefterthum u. s. w. stehen durchs aus im Mittelpunkte ihres Denkens.

Ganz anders die Gottesfreunde. Wer bei ihnen Erörtesrungen über die Frage sucht, wie der Mensch im Paradies beschässen war, wie das Verhältniß der drei Personen in der Trinität zu denken ist u. s. w. wird sich fast immer getäuscht sinden. Ebenso ist es mit den Inadenmitteln und Ceremonien, überhaupt den Ordnungen und Satungen der Kirche. Zwar werden sie nirgends angegriffen, oft sogar als zu Recht bestehend vorausgesetzt, aber in der Hauptsrage, d. h. in der Frage nach ihrem Werth oder Unwerth, stillschweigend übergangen. Die Jungfrau Maria läßt man in Ehren, aber sie erscheint nicht als Himmelskönigin voller Inaden, sondern als gottinnige gelassene Magd des Herrn; die Heiligen verwandeln sich aus Fürbittern in Vordilder des beschaulichen Lebens, Beichte und Genugthnung werden zu heilsamen Uebungen der Selbstübers windung u. s. w.

Auch die deutsche Mystik kennt eine Spekusation und zwar eine sehr hochsliegende, aber dieselbe dient doch nur dem höheren und höchsten Ziele, welches ihr vorschwebt, nämlich dem religisösen und sittlichen. Nicht Lehrs und Streitsragen der Dogmatik, sondern Demuth und Liebe, Stille im Leiden, Erhebung-über die Welt und ihre vergängliche Lust, mit einem Wort die Nachfolge Christi bilden den Grundton, der in allen Wendungen stets wieder durchklingt.

Das Wesen Gottes ist nach den Vorstellungen der Gottessfreunde reines, unterschiedsloses Sein, ein ewiges Insichbleiben und eine stetige Ruhe. Die Geburt des ewigen Bortes, des Sohnes Gottes, geschah durch einen innergöttlichen Vorgang, durch eine innere Bewegung des ewigen Seins, durch ein Sichsausgießen Gottes. Diese innere Bewegung setzt sich in immer weiteren Wellenringen fort und ist die Ursache alles Lebens. Wie Christus und die Welt eine Manifestation Gottes sind, so ist auch die Menschenseele eine Stätte seiner Offenbarung und

bestimmt, ein heiliger Tempel Gottes zu werden. Im Meuschenherzen wird ohne Unterlaß durch Gottes Wirken Christus geboren.

In der Tiefe der Seele weiß diese Theologie einen stillen Ort, eine Stätte verborgener Gegenwart Gottes, einen unausstöschlichen Funken seines Wesens und Lichtes. Die Seele des Menschen kann von Gott nicht lassen; ein unbewußtes Etwas zieht sie zu Gott. Gleichwohl ist es ein schwerer und mühewoller Weg, den der Mensch zurückzulegen hat, um zu Gott zu kommen, mit dem eins zu werden er bestimmt ist. Eben diesen Weg zu sühren und zu zeigen ist die Aufgabe und der Wunsch der Gottesfreunde.

Der Schlüffel der Weisheit liegt für sie in dem Satz: das Heil und die Seligkeit kann durch keine Leistung erworben, sondern nur als Geschenk des ewigen Gottes empfangen werden.

Auf Grund dieser Wahrheit stieht sie alle irdischen und endlichen Mittel und Vermittlungen, gleichviel, ob man sie Kirche, Ceremonien, Priesterthum nennen mag. Sie kennt nur ein Mittel: Das Einswerden mit Gott durch Christus. Sie bedarf des kirchlichen Heilswegs nicht, da sie sich des unmittelsbaren Zugangs zu Gott gewiß weiß, den Christus uns durch sein Leben und Leiden eröffnet hat.

Man hat die Scholastif gelegentlich mit der Annstpoesie, die Mystik mit dem Volkslied verglichen. In einer Beziehung trifft der Vergleich allerdings zu, in der Sprache. Denn während die Scholastik im lateinischen Gewande auftritt, redet die deutsche Mystik in einer Sprache, die an Araft wie an Wahrheit, an Einfalt wie an Fülle unübertroffen dasteht und einen Brunnen darstellt, aus der unser Schriftthum mehr als einmal Wasser des Lebens geschöpft hat.

Es wäre unrichtig, wenn man Staupitz als Vertreter einer lediglich deutschen Mystik oder seine Schristen als Ausstuß ihrer Gedanken hinstellen wollte. Vielmehr ist Staupitz, wie ausdrücklich hervorgehoben werden muß, weder als ausschließslicher, noch als reiner Vertreter der Literatur, die an den Namen der Gottesfreunde angeknüpft zu werden pslegt, zu betrachten. Man darf in dieser Richtung seine Bücher weder denen Taulers, noch denen Echarts, noch der deutschen Theologie an die Seite stellen. Denn weit mehr als diese hat er, wie oben bereits angesdeutet wurde, augustinische und mittelalterlich scholastische Gedanken, die der deutschen Mystik fremd sind, in sein System verwebt und auch von der kirchlichen Mystik hat sich Manches darin erhalten.

Die heutigen Beurtheiler der Glaubenslehre des Staupitz haben sich gewöhnt, die Abhängigkeit, in welcher die durch den Druck veröffentlichten und uns erhaltenen Schriften in mancher Hinsicht von der herrschenden Kirchenlehre stehen, besonders hers vorzuheben und ich räume, wie bemerkt, gern ein, daß dies in mancher Hinsicht richtig ist. Allein selbst wenn man der Ansicht ist, daß seine Theologie aus den herkömmlichen Quellen schöpft, so muß man doch zugestehen, daß Staupitz eine in seiner Zeit unter den römischen Geistlichen ungewöhnliche Kenntniß und eine besondere Vorliebe für die Literatur der Gottesfreunde besessen, und daß dieselbe einen starken Einfluß auf ihn gewonnen hat — einen Einfluß, der freilich aus naheliegenden Gründen nicht so sehren den Druckschriften, als in den Predigten und in den vertraulichen Erörterungen mit den Freunden zu Tage gestreten ist.

Wer an diesen Thatsachen zweiselt, den kann man einfach darauf verweisen, daß die Sprache des Staupitz in allen seinen Schriften eine große Abhängigkeit von der Sprache Taulers und der Gottesfreunde zeigt, und daß vor Allem jener sog. Spiris

tualismus, den man ihm vorzuwerfen pflegt, d. h. das Zurücketreten der Jdee von der Heilsvermittlung durch die Kirche, mit Sicherheit auf dieselbe Quelle weist, daß ferner die wichtige Lehre von der Buße, sowie die Auffassung von dem Verhältniß zwischen dem Wirken Gottes und dem Thun des Menschen (wie neuerdings noch von Dieckhoff nachgewiesen worden ist) aus der deutschen Mystik geschöpft sind.

Nicht am wenigsten aber spiegelt sich des Staupitz Vorsliebe für die Gottesfreunde in dem Umstand wieder, daß die jüngeren Brüder, denen er der Lehrer und Leiter war, und mit denen er vertrausich und brüderlich verkehrte, eine unter den Priestern und Ordensgeistlichen jener Zeit fast ausgestorbene Hinneigung zu denselben Quellen religiösen Lebens an den Tag legen. So wissen wir von Joh. Lang, der zu Erfurt Augustiner geworden und später dem Staupitz nahe getreten war, daß er den Tauler besonders schätzte. 1)

Es dauerte nicht lange, da war Luther von der gleichen Borliebe beseelt. 2) Am 14. Dec. 1516 schreibt er an Spalatin: "Wenn es dich erfreut, die reine, ächte und der alten ähnlichste Theologie zu lesen, welche in deutscher Sprache erschienen ist, so kannst du dir die Predigten Joh. Taulers vom Predigerorden verschaffen, von welcher ich dir hier gleichsam einen Auszug sende. Denn ich habe weder in lateinischer noch in unserer Sprache eine heilsamere und mehr mit dem Evangelium übereinstimmende Theologie gefunden".3)

<sup>1)</sup> Jm October 1516 schreibt Luther an Lang: "Gieb Acht, daß Du gemäß Deinem Tauler ausharrft." De Wette I, 33.

<sup>2)</sup> Wie groß Luthers Berehrung für Staupit damals war, sieht man aus dem Brief des Ersteren an C. Scheurs vom 27. Jan. 1517 (de Wette I, 49), wo es heißt: "Quid enim jucundius scribere potuisti, quam quod Rev. Patrem, imo Christum in organo suo, Vicario nostro, tam dignis extulisti praeconiis.

<sup>3)</sup> De Wette I, 44.

Der Auszug, den er schickte, war eine kleine Schrift, die im J. 1515 oder 1516 ein Anhänger dieser Literatur dem Luther zugänglich gemacht hatte und die Luther dann unter dem Titel "Eyn deutsch Theologia" veröffentlichte, eine Schrift, die laut alter Borrede von einem "Gottesfreund" verfaßt war, der ehes dem ein Deutschordensherr zu Frankfurt gewesen war.

Luther selbst erzählt uns, wie sich aus diesen Anregungen für ihn eine ganz neue Welt erschloß und wie die Theologie des Thomas von Aquino und der Scholaftiker allmählich dagegen in ben Hintergrund trat. Er bezeugt zugleich, daß diese Minftik den schulmäßigen Theologen seiner Zeit ganz unbekannt war; Niemand hatte ihn darauf hingewiesen, Niemand ihren Werth betont; gleichwohl weiß ich, sagt Luther, "daß ich mehr ber reinen göttlichen Lehre darin gefunden habe, denn in allen Büchern ber Schullehrer auf allen Universitäten". In einem Brief an Spalatin theilt er hocherfreut diesem seine Entdeckung mit: "Sch bitte bich noch einmal, glaube mir doch und folge mir und kaufe dir das Buch Taulers, dazu ich dich auch zuvor ermahnt habe, wo du es nur immer bekommen kannft. - Denn das ift ein Buch, darinnen du finden wirst solche Runft der reinen und heilsamen Lehre, dargegen jest alle andere Runft eisern und irdisch ift".

Im J. 1518 schrieb Luther zu der zweiten Ausgabe der deutschen Theologie eine Borrede, die folgende merkwürdige Stelle enthält:

"Dies edle Büchlein, so arm und ungeschmückt es ist in Worten und menschlicher Weisheit, also und vielmehr reicher und überköftlicher ist es in Kunst und göttlicher Weisheit. Und daß ich noch meinen alten Narren rühme, ist mir nächst der Bisblien und S. Augustin nicht vorkommen ein Buch, daraus ich mehr erlernet hab und will, was Gott, Christus, Mensch und alle Dinge sein. Und besinde nun allererst,

daß wahr sei, das etliche Hochgelehrte von uns Wittenbergischen Theologen schimpflich reden, als wollten wir neue Dinge fürsnehmen, gleich als wären nicht vorhin und anderswo auch Leute gewesen. Ja freilich sind sie gewesen, aber Gottes Zorn, durch unsere Sünde verwirkt, hat uns nicht lassen würdig sein, diesselben zu sehen oder hören. Denn am Tage ist, daß in den Universitäten eine lange Zeit solches nicht gehandelt, dahin bracht ist, daß das h. Wort Gottes nicht allein unter der Bank gelegen, sondern von Stanb und Motten nahend verweset"."

Es ist hier nicht meine Absicht, auf die Geschichte der geistigen Entwicklung, die sich in Luther unter dem Einfluß dieser Ideen vollzog, näher einzugehen. Nur einen Punkt, dessen Wichtigsteit Luther selbst betont, will ich hier erwähnen, nämlich die Umswandlung seiner Auffassung über den Begriff der Buße.

Wir haben oben bemerkt, daß Staupitz nach Dieckhoffs Nachweis seine Lehre von der Buße aus der spezifisch deutschen Mystik geschöpft hatte. Luther bezeugt nun, daß der Unterricht, den er von Staupitz gerade in diesem Punkt empfing, sein ganzes Fühlen und Denken beeinflußt hat. Am 30. Mai 1518 schreibt er an Staupitz:

"Ich bin eingebenk, ehrwürdiger Bater, daß bei den holds seligen und heilsamen Reden von dir, durch welche der Herr Jesus mich wunderbar zu trösten pflegte, auch einmal das Wort "Buße" erwähnt worden ist, da wir, voll Jammer über die vielen Gewissensöthe und jene Henkerstnechte, die mit unzähligen, unerträglichen Borschriften lehren, wie man beichten solle, dich wie vom Himmel her das Wort sagen hörten: wahre Buße sei nur die, welche mit der Liebe zur Gerechtigkeit und zu Gott ansfängt und daß der Ansang der Buße sei, was jenen als das Ende und der Abschluß gilt. Es haftete dies Wort in mir wie

<sup>1)</sup> M. Luthers Werke. Weimarer Ausg. 1883 ff. I, 378.

der Pseil eines Starken und ich sing gleich darauf an, es mit den Sprüchen der Schrist, welche die Busse lehren, zu vergleichen und siehe, die Worte stimmten von allen Seiten so mit dieser Meisnung überein, daß während es früher in der ganzen Schrist tein so ditteres Wort als das Wort Busse sür mich gab — obwohl ich beständig vor Gott heuchelte und eine erzwungene und erzöchtete Liebe auszudrücken versuchte — mir jetzt nichts Süßeres oder Angenehmeres zu hören war als Busse. Also werden uns die Gebote Gottes süß, wenn wir einsehen, daß sie nicht bloß in Büchern, sondern in den Wunden des Heilands zu lesen sind".

Er war zu der Ueberzeugung gekommen, daß nicht Werke und Leistungen, wie die kirchliche Praxis sie aufzuerlegen pflegte, sondern die Umwandlung des Sinnes bei der Buße das Wesentliche seien.

Diese neue Erkenntnis wurde für ihn der Anlaß, auch in anderen Auffassungen nach besserer Einsicht zu streben und indem er es wagte, seine bessere Erkenntniß öffentlich vorzutragen, gerieth er, wie er selbst erzählt, zuerst in jene äußeren Kämpse, die nach einigen Jahren eine so gewaltige Ausdehnung gewinnen sollten.

In einem merkwürdigen Brief vom 31. März 1518 bezeugt er, daß die Unregungen, die er aus Staupit; Schriften und der Wenftit nahm, ihm in Bezug auf den Kernpunkt seiner Theologie, nämlich in Betreff der Rechtsertigungslehre, besondere Förderung gewährt haben. 3 Indem er hervorhebt, daß er die guten Werke (im römisch-kirchlichen Sinn) verwerse, fährt er fort: "Ich bin

<sup>1)</sup> De Bette I, 116.

<sup>2)</sup> Als Luther im J. 1520 bis zur Berwerfung des Fegfeuers fortgeschritten war, beruft er sich hierfür, außer auf die Bibel (die Bjalmen), namentlich auf Tauler: Praeter hos Taulerus manifeste multis in locis idem habet. De Wette I, 464. Also war ihm auch hier die Neyfilt die Wegweiserin.

freilich nur der Theologie Taulers und jenes Büchleins gefolgt, welches du neulich unserem chriftlichen Aurifaber zum Druck gesgeben hast (es ist des Staupit Büchlein von der Liebe gemeint 1); ich lehre, daß die Menschen auf nichts anderes ihr Vertrauen setzen sollen als auf Jesus Christus allein, nicht auf Gebete und Verdienste oder ihre Werke; weil wir nicht durch unser Laufen, sondern durch Gottes Erbarmen selig werden". — "Eben dieselben (Gegner) erwecken mir wegen der scholastischen Lehren Haß; weil ich die Mystiker und die Vibel<sup>2</sup>) jenen vorziehe, sind sie sasse und bes Hasses.<sup>3</sup>

Im Herbst 1518 wiederholt Luther seine Versicherung, daß er auf dem bis dahin eingehaltenen Wege bleiben wolle und daß ihn die römischen Maßregeln nicht kümmerten. Es gebe unter den Menschen nur einen, den er zu beleidigen fürchte, den Staupitz, dem er vertraue. 4)

Von da an pflegte Luther zu sagen, daß er durch diese Lehre wie neu geboren worden sei, und daß er Staupitz in diesem Sinne als seinen geistlichen Vater rühmen müsse. 5) Er giebt damit deutlich zu erkennen, daß er daszenige, was ihm Staupitz vermittelt hatte, d. h. die Theologie der sog. Mystik, damals als den wesentlichsten Theil seiner ganzen Lehre betrachtete.

<sup>1)</sup> Am 5. März 1518 schreibt Luther an Scheurs: Quam vellem denuo apud vos excudi libellum de charitate rev. P. Vicarii nostri editum recentissime et Monachi declamatum (be Bette I, 96).

<sup>2)</sup> Man bemerke, daß er die Myftiker fogar vor ber Bibel nennt.

<sup>3)</sup> De Wette I, 102.

<sup>4)</sup> Brief von Staupitz vom 1. Sept. 1518, de Wette I, 137.

<sup>5)</sup> Luther an Chursurst Joh. Friedrich, 1545, März 27: (Dr. Staupit), "welchen ich rühmen muß (wo to nicht ein verdampter undankbar bepftlicher Esel sein will), daß er erstlich mein vater in dieser sere gewest ist und pn Christo geboren hat." Burckardt, Briefwechsel. S. 465.

## Viertes Capitel.

## Die altevangelischen Gemeinden vor der Reformation.

Die "beutiche Theologie" und die "Gottekfreunde". — Jur Beurtheilung der Waldenser. —
Bekenntniß-Gemeinschaft oder Gesinnungs Gemeinschaft. — Die Artandisciptin. — Die altevangelichen Gemeinden als selbständige Grundgestalt driftlichen Lebens. — Verbrettes Weinungen und eigentliche Lehren. — Betonung der Herrenworte. — Das "Gesey Christi". — Die Gelassenheit. — Brüderlichteit. — Glaube, Liebe, Hoffnung. — Bekenntnißfchristen. — Die Sekten-Ramen. — Das Alter der Gemeinden.

In und mit der "deutschen Theologie", deren Verfasser, wie wir wissen, ein Gottesfreund des 14. Jahrh. gewesen war, hatte Luther die Glaubenslehre kennen gelernt und sich zu eigen gemacht, welche seit Jahrhunderten von der altdeutschen Opposition vertreten worden war und die einen Theil der Theologie jener Christen-Gemeinden bildete, die seit alten Zeiten den Namen Gottesfreund einter sich zur Bezeichnung ihrer Wander-Prediger gebrauchten. 1)

Wir wissen, daß es Staupitz gewesen war, welcher Luther in die altdeutsche Theologie eingesührt hatte; wer aber die Lehrer des Staupitz auf diesem Gebiete gewesen sind, darüber werden wir nur dann ein Urtheil abzugeben im Stande sein, wenn wir uns über die Richtungen und Gemeinschaften, welche die Träger dieser Literatur waren und über ihre Geschichte in den letzten

<sup>1)</sup> Daß der Name amici dei bei den sog. Walbensern in der Mark Brandenburg und in Bommern die Sendboten (Apostel) bezeichnet, s. bei Wattenbach, Ueber die Juquisition gegen die Walbenser. Berlin 1886. S. 40. Bgl. Keller, Die Reformation u. s. w. Leipzig 1885. (Register unter Gottesfreunde.)

Jahrhunderten vor der Reformation Alarheit zu verschaffen suchen. Es ist dies um so unerläßlicher, weil nur nach Erstedigung dieser Borfrage ein klares Urtheil über die weitere Entwickelung der reformatorischen Bewegung und zumal über die Herausbildung des Gegensatzes zwischen Staupitz und Luther, den wir bald kennen lernen werden, gewonnen werden kann.

Bis in die neueren Zeiten hinein sind alle evangelischen Forscher, gleichviel wie sie über das Alter und die Reinheit der Lehre ber fog. Walbenfer gedacht haben, barüber einig gemesen, daß dieselben ..eine epochemachende Bedeutung für die abendländische Chriftenheit gehabt haben",1) und daß fie .. zu den leuchtendsten Erscheinungen der gangen Rirche Christi gehören".2) Eben so hat man mit wenigen Ausnahmen ftets eingeräumt, daß dieselben "auf dem Wege evangelischer Freiheit weit vorgeschritten waren" (J. H. Rurt) und daß fie zu den Zeugen der evangelischen Wahrheit zu gählen find. Neuerdings dagegen hat man angeblich die Entdeckung gemacht, daß der Glaube dieser Gemeinden die "Linie des fatholischen Lebensideals" auf feinem Puntte überschreitet, daß dieselben im Grunde "römisch-katholisch gerichtet waren", und daß in ihnen nicht einmal eine Vorstufe für die evangelische Lehre zu erkennen ist. 3)

<sup>1)</sup> W. Diedhoff, Die Waldenser u. f. w. Göttingen 1851. S. 212.

<sup>2)</sup> G. Lechler, Joh. v. Wiclif. Lpz. 1872. I, 46.

<sup>3)</sup> Montet, Ed., Hist. litt. des Vaudois du Piemont. Paris 1885. S. 41: "Les communautés réligieuses fondées par les Vaudois acceptent à un petit nombre d'exceptions près, la dogmatique de l'Eglise catholique. — Mit Montet stimmt überein K. Müller, Die Balbenser und ihre einzelnen Gruppen. Gotha, Perthes 1886. Nach Müller hat Ritschl den Beweis erbracht, daß die älteren Resormanternehmungen "von den Grundslagen und Kräften spezisich evangelischer Frömmigkeit auch nicht eine Spur ausweisen". Gießener Borträge 1887 S. 84.

Diese Ansicht ist, so bestimmt sie ausgesprochen ward und so sehr sie sich den Schein eines rein sachlichen Urtheils zu geben suchte, in ihrer Uebertreibung und Unhaltbarkeit sofort erkannt worden und hat alsbald von berusener Seite die Absertigung ersahren, welche sie verdiente; 1) aber es ist doch durch sie vielsach eine Verwirrung eingetreten, welche es nothwendig macht, die ganze Frage noch einmal näher zu erörtern, als es ohne diese Meinungsverschiedenheit hier geschehen sein würde.

In meiner Geschichte der Neformation und der älteren Reformparteien, die im Herbst 1884 von mir abgeschlossen und im Januar 1885 veröffentlicht wurde, habe ich zuerst darauf hingewiesen, daß das Dunkel, welches über der Geschichte dieser Gemeinden vielsach noch heute ruht, nur dann erfolgreich aufzgehellt werden kann, wenn man die Geschichte der Sekten-Namen und der diesen sog. Retzer-Gemeinden eigenthümlichen Einrichtung des Apostolats näher untersucht. Ich hatte im Besonderen darauf hingewiesen, daß die Namen Waldenser, Arme von Lyon u. s. w. geprüft werden müßten, und daß die Mehrzahl der Sekten-Namen von den Eigenthümlichseiten des Colleziums der Wanderprediger hergenommen seien, daß namentlich die Namen "Arme", "Gute Leute", "Winkeler", "Gottessfreunde" u. s. w. nicht die Gemeinden, sondern nur einen ges

<sup>1)</sup> In der Abhandlung Wish. Bregers, Ueber das Berhältniß der Taboriten zu den Waldesiern des 14. Jahrh. (Aus d. Abhh. d. K. b. Ak. d. Wiss. III. Cl. XVIII. Bd. 1. Abthl.) München 1887. Dort sagt Preger S. 44 über K. Müllers Waldenser-Studien unter Anderm: "Benn ich diese allgemeine Charafteristik der Waldesier überdenke, kann ich mich nur verwundern, daß in derselben der wesentlichste Grundsatz der Waldesier, der schon in ihrer Anfangsgeschichte hervortritt und sehr bald mit bewußter Klarheit als beherrschendes Princip ausgesprochen und durch alle folgenden Zeiten sestgehalten wird, der Grundsatz, daß die h. Schrift die einzige Richtschunr für Glauben und Lehre der Kirche sei, gar nicht erwähnt wird u. s. w." Diese einzige Bemerkung charafteristrt in der That die Müllerschen Forschungen hinreichend.

wissen Stand von Geiftlichen bezeichneten. 1) Ich brauche an dieser Stelle nur zu wiederholen, was ich damals gesagt habe; des Näheren kann ich hier nicht noch einmal auf diese Erörterungen eingehen.

Ein weiterer grundlegender Frrthum in der Beurtheilung der älteren evangelischen Richtungen liegt darin, daß man bisher vielsach geglaubt hat, in ihnen eine Kirche oder eine Bekenntsnißs und Cultus-Gemeinschaft auf rechtlicher Grundlage im Sinne der römischen oder der lutherischen Kirche vor sich zu haben. Vielmehr liegt das Eigenthümliche der sog. Waldenser darin, daß sie keine Rechtsgemeinschaft, sondern eine Bruderschaft sein wollten, daß Bekenntnißschriften, berufsmäßige Priester, Kirchen, Sakramente u. s. w. kein nothwendiges Kennzeichen für sie waren und daß sie vielmehr eine Gesinnungs-Gemeinschaft bilden wollten.

Obwohl sie überzeugt waren, daß Christus in seiner Gemeinde bestimmte religiöse Formen und Gebräuche eingesetzt habe und obgleich sie allezeit danach strebten, eben diese Formen in öffentliche Uebung nehmen zu können, so waren sie doch überzeugt, daß Christus das Seelenheil an diese Bräuche nicht habe binden wollen und daß weber die Taufe die Tilgung der Schuld

<sup>1)</sup> Ich verweise auf das Register meines erwähnten Buchs s. v. "Apostel".

— Man kann sich das Erstaunen benken, mit dem ich in der im October 1886 erschienenen Gegenschrift K. Millers, Die Waldenser u. s. w. S. 11 den Abschnitt II sas, welcher die Ueberschrift trägt: "Die Bedeutung des Namens "Waldenser", "Arme von Lyon", "sombardische Arme" u. s. w., wo es unter Anderem S. 12 heißt: "Ich untersuche daher hier den mittelalterslichen Gebrauch der Namen, welche die Sekte sührt, und stelle als Ergebniß voran: Bom 12. bis zum 14. Jahrh. und theilweise noch länger verstehen alle außerbeutschen Quellen, die eine genauere Kenntniß verrathen, unter Waldensern, Armen u. s. w. nicht etwaige Gemeinden oder deren Mitglieder, sondern die apostolischen Reiseprediger." Das ist also ein Ergebniß K. Müllers! Ueber weitere ähnliche "Ergebnisse" Müllers s. unten Cap. 10.

ober die Seligkeit gewährleifte noch das Abendmahl ober bie Beichte ben Zugang zu Gottes Gnabe eröffne.1)

Es gab für diese Gemeinden — selbst den Namen Kirche pflegten sie gern zu vermeiden — eine Heilsvermittlung durch äußere Gnadenmittel überhaupt nicht und die Sakramente, welche die herrschenden Kirchen als solche bezeichneten, waren für sie Teremonien und äußere Formen, die dem Christen weder schädelich noch nüglich sein konnten, deren Gebrauch er aber dort, wo derselbe den Schein der Heuchelei wachrusen mußte, besser untersließ. Wie indessen die ältesten Christen sich am jüdischen Tempeldienst betheiligt hatten, so blieb auch für diese Christen die Möglichkeit der Theilnahme am Cultus der herrschenden Kirchen möglich und so konnten sie innerhalb der Kirchen im Stillen existiren, so lange man ihre Versammlungen, ihre Predigten und Gebete nicht gewaltsam verhinderte.

Von den sog. Waldensern des 14. und 15. Jahrh. in Pommern und der Mark Brandenburg sagt W. Wattenbach: "Sie waren die "Stillen" im Lande, hielten strenge auf sittlichen Wandel und versäumten dabei nicht die gewöhnlichen kirchlichen Pflichten, so daß die Pfarrer keinen Grund hatten, sie zu stören; sie opferten, wie sie selbst sagen, nicht für das Seelenheil, sondern zum Nutzen und Besten der Pfarrer und vermuthlich recht reichlich, um ungestört zu bleiben".2)

<sup>1)</sup> Benn Einzelne hierin etwa anders gedacht haben, so beweist das nichts für die Gesammtheit. Bir werden unten den Unterschied der Meisungen und der eigentlichen Lehre kennen sernen. Als Bertreter der letzteren können nur allgemein in den Gemeinden anerkannte Autoritäten bestrachtet werden.

<sup>2)</sup> B. Wattenbach, Ueber die Inquisition gegen die Waldenser in Pommern und der Mark Brandenburg. Berlin 1886. S. 35. — Bgl. ebenda S. 22, wo von der "immer wiederkehrenden Untwort" der Angeklagten berichtet wird, daß sie Weihwasser genommen und andere Bräuche, die sie nicht billigten, mitgemacht hätten, "propter homines" und "ne notarentur". — Im J. 1556 wirst Erasmus Alberus in seiner Schmählchrift den "Wieders

Diese Anpassung ging natürlich nur so weit, als die herrsschende Kirche sie nicht zu Handlungen zwang, die sie für Sünde hielten, und es ist bemerkenswerth, daß gerade durch solche Weigerungen überall die Ketzerprozesse hervorgerusen wurden. Anklagen auf mangelnde kirchliche Bethätigung kommen eigentlich nie oder selten vor.

Diese Verhältnisse sind die Ursache, daß die Nachrichten, welche über die "Regergemeinden" in die Oeffentlichkeit gebrungen sind, im Vergleich zu deren wahrer Ausdehnung gering sind.

Allein es ist grundfalsch, zu glauben, daß die Parteien jemals vernichtet oder unthätig gewesen seien. Sobald die Mögslichkeit öffentlicher Bersammlungen und der öffentlichen Nebung derjenigen gottesdienstlichen Formen, die sie für schristzgemäß hielten, durch den Druck der Bersolgung unmöglich geworden war, zogen die Brüder sich in die Stille zurück und setzen ihre Andachten im Geheimen und je nach Umständen auch unter anderen Formen sort. Der Schwerpunkt wurde in die häuslichen Areise verlegt und die Pirtsamkeit nur auf die Einsverstandenen ausgedehnt. Man hielt sich ruhig und wartete bessere Zeiten ab, aber untergehen ließ man die Gemeinden nicht.

täusern" vor: "Es sehren etsiche Wiedertäuser, sie mögen in beibe, in der Papisten und Evangelischen Kirchen gehen, aber ihre Lehre und Gottesdienst sür nichts achten". Aehnliche Auffassungen treten selbst bei den "Schweizer Brüdern" gelegentlich des Gesprächs zu Zosingen im J. 1532 deutlich hers vor. (Hrsg. v. Magistrat der Stadt Bern 1582. Ein Exemplar in Wolfensbittel.) Dort erklärt der Wortsührer der "Täuser", daß er ein Mitglied der päpstlichen Kirche unter Umständen (d. h. wenn es sich von den Sakramenten sern halte) als "Bruder" auerkennen könne. Auf die Frage: "Glausbet ihr, daß eine einzige, gemeine heilige christliche Kirche sei, verborgen in der ganzen Welt bei allen Gländigen?" erklärte derselbe Täuser: "Ja, in den Gländigen, die dem Geist Gottes sich unterwersen." — Ganz ähnlich: Joh. Deknatel, Anseitung zum christl. Glauben. Umsterd. 1746. Lektion 59.

Das Band, welches diese Gemeinden oder Bruderschaften trotz der Weitherzigkeit in der Duldung religiöser Ansichten, die ihnen eigenthümlich war, umschlang und fest zusammenhielt, war die Organisation und Verfassung, welcher sie eine besondere Wichtigkeit beimaßen. Sie glaubten und lehrten, daß eine Gemeinde auch dort vorhanden sei, wo nur wenige Christen sich zu einer solchen zusammensinden; aber sie forderten, daß diese Gemeinde auf Grund der Besehle Christi regelmäßig organisirt und in regelmäßiger Verbindung mit der Gesammtgemeinschaft durch die apostolische Succession oder "die Handauslegung der Bischöse" geblieben sei.

In der schwierigen Lage, in welcher sie sich der Uebermacht ihrer Feinde gegenüber, die jede freie Bewegung hemmten, fast stets befanden, konnte es nicht sehlen, daß einerseits manche ihrer Ideen versümmerten, andererseits mancherlei Anpassungen eine traten, die es für die heutige Forschung schwer machen, eine klare Scheidung dessen, was sür das Wesen der Partei charateteristisch ist, von demjenigen, was lediglich Anpassung war, vorzunehmen. Sicherlich haben sie als Partei mancherlei zugeslassen, was sie, odwohl es zu ihren Anschauungen nicht paßte, unter dem Druck der Versolgung nicht hindern konnten. So kommt es, daß sie dem heutigen Forscher leicht katholischer ersscheinen, als sie es in Wirklichkeit waren.

Man kann sich die Eigenthümlichkeiten und das Wesen der älteren evangelischen Richtungen — ich werde sie unter dem Namen der altevangelischen Gemeinden zusammenfassen — nur dann klar machen, wenn man sich die Thatsache gegenwärtig hält, daß diese Gemeinden in allen wesentlichen Stücken den altechristlichen Gemeinden außerordentlich verwandt sind.

Man weiß, daß weder die altteftamentliche Theofratie noch

ber heidnische Staat für die apostolischen Gemeinden ein Hindersniß gewesen ist, ihr Dasein mit bestimmten Organen und Ordsnungen sortzupflanzen 1), und daß es ihnen vermöge ihrer Grundssätze möglich war, ihren Gemeinden, die als solche verboten waren, die Form von Bruderschaften, Gilden, Corporationen und Genossenschaften zu geben, für welche sie die Existenzberechtigung vom Staat erhalten konnten und erhielten.

Allerdings entstand für die Mitglieder von Gemeinden, die in der Form der erlaubten Collegien (Collegia licita) lebten, die Nothwendigkeit, sich der herrschenden Staats-Religion oder dem Tempeldienst anzupassen und mithin äußerlich ein System anzuerkennen, dessen innere Berechtigung sie bestritten. So lange es sich indessen um bloße Formen handelte, waren sie im Stande, sich zu unterwerfen. Denn auch Christus hatte zwar für sich und die Seinen die Verpstichtung zur Entrichtung der Tempelsteuer grundsäslich geleugnet, aber thatsächlich doch, um Anstoß zu vermeiden, diese Abgabe entrichtet (Matth. 17, 23 ff).

Es entstanden aus der Zwangslage, in der die verbotenen Gemeinden sich im römischen Reich befanden, eine Reihe von Folgerungen, die sicherlich von ihren Vertretern lieber vers mieden worden wären, die aber, nachdem sie einmal unversmeiblich geworden waren, von weitreichenden Wirkungen gesworden sind. Dahin gehören die Anpassung der Gemeinden an weltliche Formen und vor Allem die Einführung der sog. Arkans disciplin.2)

<sup>1)</sup> Näheres bei Lechler, Das apostol. und das nachapostol. Zeitalter. 3. Aust. 1885. S. 92 f.

<sup>2)</sup> Sie ergab sich mit der Zweitheilung des Gottesdienstes von selbst. Die Verwaltung der Sakramente wurde nicht bloß vor den Nichtchristen, sondern auch vor den Katechumenen, die im übrigen als Christen und Brüder galten, geheim gehalten. Erst mit der Ertheilung der Taufe, die durchweg im späteren Alter erfolgte, ersuhren die Brüder alle Geheimnisse. Bis um das J. 150 ist keine einzige sichere Spur der Kindertaufe

Ganz ähnlich war die Stellung der mittelalterlichen "Retzers Gemeinden" zur römisch-katholischen Kirche, die ja in vieler Hinssicht als die Erneuerung des alttestamentlichen Priesterthums und des heidnischen Staatskirchenthums dastand. Sie waren ebenfalls vermöge ihrer Prinzipien fähig, sich unter der neuen römischen Weltkirche in derselben Weise fortzupflanzen, wie die altchristslichen Gemeinden sich unter dem römischen WeltsStaat fortsgepflanzt hatten und dies um so eher, weil die neue Weltkirche, wie sie seite Kaiser Constantin bestand, das alte Christenthum zwar bedeckt und verhüllt, aber doch dem Wesen nach zum Theil in sich aufgenommen und die altchristlichen Urkunden im Canon des Neuen Testaments zur ergänzenden Richtschnur des Glaubens erklärt und unter sich fortgepflanzt hatte.

Es ift merkwürdig, daß auch die mittelalterlichen Regers-Gemeinden gerade die Gilben der Handwerker jedesmal dann, wenn sie von der Weltkirche versolgt wurden, zur Nückzugslinie wählten und in diesen Kreisen in aller Stille ihr Gemeindeleben sortsetzen — eine Thatsache, durch die es sich erklärt, daß eine Reihe der gebräuchlichsten Sekten-Namen (wie Tisserands, Patarener u. s. w.) von Gewerben hergenommen sind, die andererseits aber auch die Fortsetzung der Arkandisciplin, wie sie in den altchristlichen Gemeinden üblich war, nothwendig machte.<sup>2</sup>)

Es gehört zu ben Eigenthümlichkeiten dieser Gemeinden, daß ihr Widerspruch gegen die herrschende Kirche sich keineswegs

nachweisbar. — Ueber die Arkandisciplin vgl. Bonwetsch in b. Ztich. f. histor. Theol. 1873.

<sup>1)</sup> S. Sarnad, Lehrbuch der Dogmengeschichte I, 344.

<sup>2)</sup> Wattenbach, Ueber die Juquisition gegen die Waldenser. 1886. S. 66, erwähnt solgende Aussage des P. Beher: "Crediderit, quemlibet in sua fide salvari et quod ideo appellaverit nos dy vremden, quia non haberemus ita bonas secretas doctrinas et operibus notiores essent Deo."

bloß auf irgend einen einzelnen Bunkt der Lehre oder der kirchlichen Ordnung erstreckte, sondern daß ihre Opposition einen grundsählichen Charakter trug und einen das ganze Gebäude umfassenden Widerspruch darstellte. 1)

Man kann sich die Wichtigkeit dieser Thatsache durch ein Beispiel klar machen. Die meisten Häretiker des Alterthums, die Arianer, Monarchianer, Monophysiten, Pelagianer u. s. w. hatten ihren Widerspruch an irgend einen wichtigen Satz des Lehrgebäudes angeknüpft, das Gebäude selbst aber mit Ausinahme dieses Satzes doch im Großen und Ganzen unangetastet gelassen. Dies war vielleicht nach der einen Seite hin für sie vortheilhaft, nach der andern aber doch so nachtheilig, daß sie schließlich jedesmal völlig besiegt und aufgesogen worden sind.

Es war eben, wie ich an anderer Stelle nachgewiesen habe 2), nicht irgend eine bestimmte Besonderheit oder Häresie, sondern eine selbständige Grundgestalt des Christenthums, welche diese altevangelischen Gemeinden vertraten.

Der Schwerpunkt dieser Form driftlichen Wesens lag übershaupt nicht in der Lehre, sondern im Leben, nicht im Priesterthum oder der Kirche, sondern in der driftlichen Gesmeinde.

· Nach der Ueberzeugung dieser Christen hatte Christus nicht nur selbst eine Gemeinde gestiftet, sondern auch in Bezug auf die Gemeinde-Berfassung bindende Borschriften gegeben. Die Besolgung dieser Gebote und die Beobachtung der apostolischen Gemeindeordnung gehörte nach ihrer Ueberzeugung zum Wesen der rechten Gemeinde.

Nachdem Chriftus sich selbst zum Opfer dargebracht hatte,

<sup>1)</sup> Dies ift icon von G. Lechler, Joh. v. Wielif Lpz. 1873 I, S. 42 beobachtet worben.

<sup>2)</sup> Zur Geschichte der altevangelischen Gemeinden. Vortrag, geh. zu Berlin am 20. April 1887. Berlin, E. S. Mittler, 1887.

war der Zweck, den Juden und Heiden durch den Opferkultus erstrebten, nämlich die Versöhnung Gottes, ein für alle Mal ersreicht. Damit war der alttestamentliche Opferdienst und das daran geknüpste Priesterthum beseitigt und an seine Stelle gemäß Christi Weisung das allgemeinen Priesterthum aller Gläubigen getreten. Dieses allgemeine Priesterthum schloß jedes menschliche Mittleramt aus und berief die Gemeinde bei Bestellung der Nemter und lebung der Zucht zu wesentlicher Mitwirkung.

Die chriftliche Gemeinde war aber nach ihrer leberzeugung — und hierin trasen sie abermals mit der altchristlichen Aufsfassung vollkommen zusammen — keine Nechtsgemeinschaft, sondern ein freiwilliger Bund von Brüdern, welche ihren Willen kundgegeben haben, fernerhin im Glauben und Gehorsam ihres Herrn und Meisters zu leben und zu wandeln.

Demnach beruht die Gemeinde ihrem Wesen nach auf dem Grundsatz der Freiheit und Freiwilligkeit. 1)

Sie fannten unter ihren Mitgliedern keine Unmündigen und noch weniger solche, die ihr durch Zwang angehörten. Sie verwarfen jeglichen Zwang in Sachen des chriftlichen Glaubens und die Gewissenstreiheit war eines ihrer vornehmsten Prinzipien.

Man hat mit Necht gesagt, daß es unbillig sei, wenn man, um sich ein Bild von Luthers Lehre zu machen, die Männer, die in seinem Namen an vielen Orten (z. B. schon 1521 in Erfurt) Gewaltthätigkeiten verübten, abfragen wolle. Genau dasselbe trifft auf die "Waldenser" zu. Gewiß waren sonder»

<sup>1) &</sup>quot;Die Grundlage des Taboritenthums" (sagt Fr. v. Bezold, Zur Gesch. d. Hustenthums. München 1874. S. 65 f.) war die Gemeinde (obec), d. h. der Indegriff der gläubigen Brüber und Schwestern, welche. sich freiwillig zusammengesunden hatten, um vereint zu leben und zu sterben." Daß mit diesem Grundsatz der Freiwilligkeit das Prinzip der Gewissensfreiheit von selbst gegeben ist, wird auch dem blödesten Auge klar sein.

bare Meinungen verschiedener Art unter ihnen verbreitet, aber es ist die Pflicht der unpartheilschen Geschichtschreibung, die eigentliche Lehre von den verbreiteten Meinungen klar zu unterscheiden und sobald man dies thut, wird man an der Hand ihrer officiellen Kundgebungen finden, daß es sich hier um eine sehr bestimmte und klar ausgeprägte Theologie handelt — eine Theologie, die auf guten und sesten Frundslagen ruht.

Für diese Gemeinden war der Glaube sestgestellt in den prophetischen Büchern des Alten Testaments, sowie in dem Evangelium Jesu Christi, vor Allem in den Worten, dem Vorbild und dem Leben Christi selbst. Wit voller Rlarheit tritt in ihren Schriften die Betonung der Herrenworte<sup>1</sup>), zusmal der Bergpredigt, in den Vordergrund. "Für die "Armen von Lyon" (sagt G. v. Zezschwitz) hatte die Bergpredigt die Beseutung des Evangeliums katerochen".<sup>2</sup>) Aus ihr entnahmen sie den ihnen ausschließlich eigenthümlichen Gedanken der evangelischen Gebote oder des "Gesetzes Christi", der sich in der besonderen Fassung, die sie ihm gaben, wie ein rother Faden durch ihre ganze Literatur hindurch zieht und seit uralten Zeiten (z. B. schon bei den sog. Katharern) nachweisbar ist.<sup>3</sup>)

Eine der ersten Stellen unter diesen ebangelischen Geboten nimmt in den uns überlieferten Lehrschriften und Katechismen

<sup>1)</sup> Es ist dies ein Punkt, in welchem diese Gemeinden eine merkwürdige Berwandtschaft mit den altchristlichen Gemeinden zeigen. Neuere Forschungen über die Geschichte des Kanons (B. Weiß, Lehrb. d. Einleitung in d. N. Test. Berlin 1886; Holhmann, Lehrb. d. hist.-krit. Einleitung in d. N. Test. Freiburg i/B. 2. Aust. 1886; dazu A. Harnack, Theol. Lit.-Itz. 1886. Nr. 24, Sp. 557) haben uns den Kanon der Herrenworte von den Briefen genau unterscheiden gelehrt. Erst seit dem Ende des 2. Jahrh. ist in den Evangelien nicht mehr bloß wie früher der redende Herr die Autorität, sondern auch der Apostel, der sie geschrieben hat.

<sup>2)</sup> Die Ratechismen der Walbenser u. f. w. 1863. S. 102.

<sup>3)</sup> Zezschwitz a. a. D. S. 101 f.

neben dem Berbot des Schwörens der Satz ein: "Du sollst nicht widerstreben dem Uebel".1)

Nicht überall und zu allen Zeiten scheint die Auslegung, welche die Brüder diesem Gebot gaben, die gleiche gewesen zu sein; bald zog man sehr weitgehende, bald beschränktere Folgerungen daraus, aber überall tritt uns gerade dieser Satz in seiner besonderen Betonung als ein Kennzeichen dieser Christen entsgegen.

Der Gedanke und die Forderung, welchen sie damit Ausdruck geben wollten, war im Grunde kein anderer als der, welchen die deutsche Mystik in das Wort Gelassenheit legte, nämlich die Beugung unseres Eigenwillens und die Freudigkeit, den Willen Gottes zu leiden.

Die Mystik erkannte in dem Leiden für den, der es im Sinn und Geiste Christi trägt und duldet, eine besondere Gnadengabe und eine Staffel auf dem Weg zur Einigung mit Christus gemäß dem Herrnworte: "Selig sind, die da Leid tragen, denn sie werden getröstet werden" und der Auslegung dieses Wortes bei Paulus: "Wie wir Christi Leiden reichlich ersahren, so ersahren wir auch reichlich Trost durch Christus" (2. Kor. 1, 5; vergl. 1. Petr. 2, 19 ff.).

In diesem und dem verwandten Schriftthum ist viel vom "Leiden Christi" die Rede, und zwar wird dieser Ausdruck oft (wie bei Paulus) im Sinn des Leidens der Christen oder des christlichen Leidens gebraucht, an welches hohe Verheißungen in Bezug auf die Erlangung der Gnade und der Seligkeit geknüpft sind. Denn Christus hat dieses Leiden, d. h. das gotte ergebene Dulden oder die leidenswillige Ergebung in unverschulz dete Trübsal, zum Kennzeichen seiner rechten Jünger gemacht

<sup>1)</sup> S. Frage 21 des Waldenser-Katechismus, hrsg. v. Zezschwit a. a. D. S. 17.

und vorausgesagt, daß die, die mit dulden, auch mit herrschen werden (2. Tim. 2, 12) und also der ewigen Qual entgehen. (Off. 14, 12.)

In der That finde ich, daß im Neuen Testament gerade diese Gelassenheit und Leidenswilligkeit im Mittelpunkte des christlichen Gedankenkreises steht und sich durch alle Bücher in gleicher Weise hindurchzieht, ja daß gerade hierin ein Gnadenmittel von besonderem Werth erkannt wird. "Denn das bringt Gnade, heißt es im ersten Petrusbries, wenn einer, Gottes eingedenk, Unbilden erträgt und unverdient leidet. Denn was wäre es für Ruhm, wenn ihr um Missethat willen Streiche leidet. Wenn ihr aber Gutes thut und geduldig seidet, das bringt Gnade bei Gott. Denn dazu seid ihr berusen, sintemal auch Christus hat gelitten für uns und uns ein Vorbild gelassen, auf daß ihr sollt nachsfolgen seinen Fußtapfen".

Insbesondere aber ward dem obenerwähnten Herrngebot in diesen Gemeinden eine Bezugnahme auf das Leiden widersahrenen Unrechts und auf das Verbot der persönlichen Rache gesgeben und hierin waren alle ihre verschiedenen Richtungen einig.

Einige unter ihnen glaubten, daß sie dem Gebot auch eine Anwendung auf die öffentlichen und staatlichen Verhältnisse geben müßten, indem sie lehrten, daß jede Gegenwehr und zwar auch diejenige, die nicht aus Rache, sondern aus Nothwehr entspringt und jede Mitwirkung dabei (welcher Art sie auch sein möge) durch Christus habe verboten werden sollen. 1) Indessen hat diese Auffassung, soweit ich sie verfolgen kann, stets nur den Charakter einer verbreiteten Meinung, uicht den einer eigentlichen Lehre gehabt, d. h. die Gemeinschaft erkannte auch diesenigen als Brüder an, welche die Meinung nicht theilten, während im Fall

<sup>1)</sup> Zu ben Bertretern dieser Ansicht gehörte Beter Chelcich. Näheres bei v. Bezold, Zur Gesch. b. Huftenthums. München 1874. S. 21.

der Bestreitung eigentlicher Lehren (wohin 3. B. das Verbot des Schwurs gehörte) auch die Anerkennung der brüderlichen Zussammengehörigkeit versagt zu werden pslegte. Diejenigen Brüder, welche die Anwendung unseres Herrenwortes auf die staatlichen Dinge bestritten, hatten die Auslegung des Paulus, die dieser im 12. Kapitel des Kömerbriefs giebt, als starke Stütze ihrer Ansicht auf ihrer Seite.

Man weiß, daß die deutsche Mystik die Entwicklung des Menschen im Allgemeinen sich in drei Stufen oder Graden vollziehen läßt, welche sie als die Stufen des Anfangs, des Zuschehmens und der Bollendung bezeichnet. In Bezug auf den Begriff der Gelassenheit finden sich die Spuren ähnlicher Stufen, die vielleicht den drei vorerwähnten Graden zu entsprechen bestimmt waren.

In den anfangenden Menschen wohnt der Trieb nach Versgeltung und der Wunsch der Rache noch ungebrochen.

Auf der höheren Stufe der Erkenntniß und der Gelassenheit begehren die Menschen die Vergeltung nicht; sie thun keinen Widerstand irgend einem Uebel. Sie wollen sich selbst nicht rächen und begehren auch nicht, daß die Obrigkeit diejenigen strafe, welche ihnen Uebeles gethan haben.

Sobald die Menschen in diesem zweiten Grade geübt sind . und die Sucht des eignen Nutzens und den Trieb nach persönslicher Rache in sich getödtet haben, werden sie jede Vergeltung oder Strafe um ihrer selbst willen verschmähen. Doch die in diesem Sinn gelassenen Menschen haben das Recht und die Pflicht, die Strafe derer zu suchen, welche ohne Vergeltung nicht gebessert werden können.

Die erziehende Strafgewalt ift nicht nur nicht vers boten, sondern sie muß aus Liebe zur Gerechtigkeit geübt werden. Christus selbst, der sonst das Borbild willigen Leidens ist, hat in diesem Sinn Bergeltung und Strafe geübt, als er sich Geißeln aus Stricken machen ließ und die Käufer und Berkäufer aus dem Tempel trieb. (Joh. 2, 15.)

Ganz besonders betonten sie den Satz, daß Christi Reich ein Reich des Friedens und der Liebe zu sein oder zu werden bestimmt sei, und daß in diesem Reich dereinst alles Blutvergießen, in welcher Form auch immer es geschehe, ein Ende haben musse.

Es erscheint als ein wichtiger Bestandtheil ihrer Lehre seit vielen Jahrhunderten der Satz, daß die Hinrichtung eines Menschen verboten sei und sie haben nie aufgehört, dagegen Widerspruch zu erheben. 1)

Unter den "evangelischen Geboten" der waldensischen Lehrsschriften erscheinen auch diesenigen Sätze, welche in ihren Folgerungen zur grundsätlichen Ausbedung der Unterschiede zwischen Sklaven und Freien, zwischen den Kassen und Nationalistäten und ferner zur Gleichstellung der Geschlechter sühren mußten. Nach der Ueberzeugung dieser "Retzer" hatte Christus besohlen, daß unter seinen wahren Jüngern alle die Gegensätze und künstlichen Schranken, welche die Menschen zwischen Herrn und Leibeignen, zwischen Juden und Griechen u. s. w. ausgerichtet hatten, aushören sollten und daß alle Menschen, sofern sie Christen und in Bahrheit Christi Nachfolger waren, vor Gottes Auge einander gleich seien und als Kinder ihres Baters im Himmel unter einander wie Brüder und Schwestern leben sollten.

Die Idee der Brüderlichkeit, welche die altevangelischen Gemeinden dem "Gesetz Chrifti" entnahmen, mußte ohne tiefere Kraft bleiben, wenn sie nicht in gegenseitiger opferbereiter Hülse

<sup>1)</sup> Näheres bei Keller, Die Reformation, S. 50. 250. 406. — Wattensbach, Ueber die Juquisition gegen die Waldenser u. s. w. 1886. S. 65.

Ausdruck fand. Daher gehörte die Unterstützung der Nothsleidenden und Armen zu ihren gemeinblichen und brüderlichen Pflichten. So streng, fest und innig war das Band, welches die Brüder umschlang, daß alle natürlichen Lebensbande, alle Berwandtschaft und Freundschaft dort zurücktraten, wo deren Pflichten mit den rechtverstandenen Pflichten des Christen in Widerspruch geriethen. Christus selbst hatte in seinem Bershalten hierfür das Borbild gegeben.

Das waldensische Fragebuch, welches die "evangelischen Gebote" aufzählt, enthält an gleicher Stelle die Frage: "Worin hangen alle diese Gebote?" und giebt die Antwort: "In den zwei großen Geboten: Du sollst Gott lieben über alle Dinge und deinen Nächsten wie dich selbst." Die Liebe ist mithin die erste Haupttugend und des Gesetzes Ersüllung.

Außerdem aber kennt die Lehre der Brüder noch zwei andere Grundtugenden, nämlich den Glauben und die Hoffnung, und bestimmt den Begriff der letzteren als die "sichere Erwartung der Gnade und der fünftigen Herrlichkeit.")

Und hier ift es wiederum die Bergpredigt nebst ihren Seligpreisungen, auf welche der Brüder-Katechismus sich beruft, indem er sagt: "der Sohn Gottes, unsere einzige Hoffnung, hat selbst viele Verheißungen gegeben und dargeboten in den acht Seligpreisungen, bei Gehorsam gegen seine Worte und Glauben an ihn und Liebe zu ihm und bei seiner Nachfolge." "Bon diesen Verheißungen, sagt das Fragebuch, geht die Hoffnung aus."

Indem Christus jene Gebote giebt, deren vornehmste wir oben erwähnt haben, fügt er hinzu: "So soll ener Licht leuchten vor den Menschen, auf daß sie eure guten Werke sehen und euern Vater in den Himmeln preisen", aber er sagt auch: Selig

<sup>1)</sup> Zezschwitz a. D. S. 30.

find die Sanftmuthigen und selig die Barmherzigen, denn ihrer ift das Himmelreich und ihr Lohn ift groß in den Himmeln."

Gemäß diesen Verheißungen waren die Brüder überzeugt, daß sie durch den Glauben an Christus und durch den Gehorssam gegen seine Gebote erlöst seien von Sünde und Schuld, sie hofften durch die Vergebung, die Christus im Leiden und Sterben sür sie errungen hatte, ihr eignes Leben zu gewinnen und es auf ewig zu behalten. Für Alles, was sie im Diesseits um Christi willen opferten, waren sie gewiß, des überschwenglichsten Ersatzes einst im Jenseits theilhaftig zu werden. Auf Grund von Jesu Wort waren sie durchdrungen von dem unschätzbaren Werth, den sede Menschenseele vor Gott besitzt und von der Ueberzeugung, daß Gott sich aller seiner Kinder, die ihn lieben, liebend erbarme.

Es gehört zu den Eigenthümlichkeiten dieser Christen, daß in ihrer Theologie die Idee des Reiches Gottes eine viel größere Rolle spielt als in den Schriften der herrschenden Consfessionen. Man kann beobachten, daß die Vertreter der Kirche sich in Erörterungen über die Mittel, durch welche der Einzelne sein Heil im Jenseits zu wirken oder zu verscherzen im Stande ist, nicht leicht genug thun können, und daß sie eben hierüber in grossen Meinungsverschiedenheiten sich befinden. In diesen alten Gemeinden aber war es der Aufbau des Gottesreichs, der ihr Denken und Thun beschäftigte; diesen wollten sie mehr durch die Vollziehung des "Gesetzes Christi", als durch vieldeutige Besenntnisse und den Glauben an solche herbeisühren, gemäß dem Wort: "Daran wird Jedermann erkennen, daß ihr meine Jünger seid, so ihr Liebe unter einander habt."

Es entsprach demnach ihrem Standpunkt, daß sie Bestenntnißschriften und Symbolen, welche von Menschen verfaßt waren, eine gewissenbindende Kraft nie haben zuerkennen wollen — ein Grundsatz, dessen Durchführbarkeit auf der Borauss

setzung ruht, daß der Heilserwerb nicht an bestimmte kirchlich vorgeschriebene Glaubenssätze oder Gnadenmittel geknüpft ift.

Sie haben ihre ablehnende Stellung gegenüber solchen Bekenntnißschriften so folgerichtig durchgeführt, daß sie (wenigstens in ihren besseren Beiten) selbst denjenigen Symbolen, welche von der Kirche seit den Jahrhunderten, wo sie römisch und katholisch geworden war, festgestellt und zur allgemeinen Anerkennung gebracht worden waren, sich nicht unterwerfen wollten.

Wenn man bedenkt, welch' außerordentlich großes Ansehen Symbole wie das nicänische, das nicänosconstantinospolitanische, das athanasianische de und besonders das sog. apostolische im Abendlande wie im Morgenlande einst besessen haben, so erkennt man, wie tief der grundsätzliche Widerspruch dieser Gemeinden wider die Kirche gewesen sein muß.

Besonders merkwürdig und folgenreich ist die Stellung der Ketzer des Mittelalters zu dem sog. apostolischen Symbol, eine Stellung, die vollständig nur aus der Geschichte der Taufsymbole überhaupt erklärt werden kann.

Unser heutiges Symbolum apostolicum hat weder mit den Apostolicum, noch mit den apostolischen Gemeinden etwas zu thun und die griechische Kirche kennt es bekanntlich dis auf diesen Tag überhaupt nicht. Ich lasse es dahin gestellt, ob ein Taufssymbol (und eventuell welches) in den altevangelischen Gemeinden überliefert gewesen ist; jedenfalls steht aber soviel sest, daß sie gegen das Symbol in seiner heutigen (etwa aus dem 9. Jahrh. stammenden) Form Jahrhunderte hindurch Widerspruch erhoben haben. 2)

<sup>1)</sup> Ueber die Stellung der alteb. Gemeinden zum Athanasianum (aus c. 500) vgl. Frieß, Destr. Quartasschrift 1872 S. 252. Die Forderung der Unterwersung beweist, daß man in dieser hinsicht sie für falschgläubig hielt.

<sup>2)</sup> Die Beweise bei C. Douais, Practica inquisitionis heretice pravitatis auctore Bern. Guidonis etc. Paris 1886. S. 249 f. — Inno-

Eben die Gründe, auf welche sie diesen Widerspruch stützen, beleuchten hell ihren Standpunkt zu den Glaubensquellen. Der Inquisitor Bernh. Guidonis berichtet, daß die "Waldenser" das Symbolum ablehnen, weil es "nicht durch Christus eingessetzt sei", sondern durch die römische Kirche; und dieselbe Aeußesrung haben andere Jnquisitoren aufgezeichnet. 1)

Eben derselbe Satz war es auch, auf welchen sie sich in Sachen des Gebets beriefen. Seit alten Zeiten ist es nachs weißbar, daß sie nur gemäß dem Befehle Christi (Matth. 6, 9) beten wollten. 2) Darin lag zugleich der Grundsatz ausgesprochen, daß sie nur zu Gott durch Jesus Christus beten wollten, da sie in ihm den Vermittler unseres Zugangs zu Gott erkannten.

Die fortwährende Betonung des Baterunsers, die wir bei

centii III. P. M. Epist. Libri IV. Toulouse 1635. Annotat. p. 51 ff. (Bgl. Keller, Die Walbenser. 1886. S. 74.) — Besonders wichtig ist das Zeuguiß bei Epimericus, Directorium Inquis. Romae. 1678. p. 206. Pars 2, q. 14: De haeresidus Waldensium: Decimus septimus error et haeresis est, quod symbolo fidei non est standum nec credendum, nec pro oratione dicendum, cum sit per Romanam ecclesiam (ut dicunt) ordinatum. — Diese Aussagen werden bestätigt durch die Bekenntnisse von Waldensern, die sich bei W. Wattenbach, Ueber die Juquisition gegen die Waldenser in Pommern und der Mark Brandenburg. Verlin 1886. S. 53 und 62 finden.

<sup>1)</sup> Nullam aliam orationem dicunt tunc nec docent nec habent nisi orationem pater noster, nec aliquid reputant salutationem beatae Mariae Ave, Maria, nec symbolum Apostolorum Credo in Deum, quia dicunt illa per Romanam ecclesiam et non per Christum fuisse ordinata seu composita. Guidonis a. D. S. 249.

<sup>2)</sup> Emmericus, a. a. D. p. 206. P. 2, q. 14: De haeresibus Waldensium: Decimus octavus error seu haeresis est, quod nec salutatio angelica, scil. Ave Maria, nec orationes quaecunque aliae sunt admittendae nec dicendae, quantumcunque per Romanam ecclesiam fuerint ordinatae, nisi tantum Paternoster: cum haec oratio sola per Christum fuerit ordinata. — Der Bericht des Juquisitors Petrus (Destr. Viertesjahrschrift 1872 S. 263) sagt: "Item dicunt nihil esse orandum nisi pater noster." — Ebenso eine Aussage bei Battenbach a. a. D. S. 63.

ihnen finden und die mit einer ganz planmäßigen Zurückftellung sonstiger Symbole Hand in Hand geht, deutet in gewisser Weise darauf hin, daß sie im Herrengebet alle wesentlichen Grundge- danken des Evangeliums Jesu Christi wiederfanden und in ihm einen Ersatz sonstiger Bekenntnißschriften erblickten. 1)

Ebenso wie sie das "Evangelium" im eigentlichsten Sinn, (b. h. die Herrenworte) zum Maßstab für alles Nachevangelische machten, so auch für das Vorevangelische und sie scheuten sich nicht, die Folgerungen daraus auch in ihrer Stellung zum Alten Testament zu ziehen, 2) und diese Stellung ist für die gesammte Partei von durchschlagender Bedeutung geworden.

Es ist wichtig, daß sie neben der Offenbarung, wie sie den Menschen in Jesus Christus zu Theil geworden ist, gleichsam als ergänzendes Erkenntnißprinzip eine fortdauernde Offens barung Gottes in Christi rechten Nachfolgern anerkannten. 3)

Mit der Betonung der Herrenworte hing die Thatsache auf das engste zusammen, daß sie mit denselben mehr als die herrschenden Kirchen Ernst zu machen entschlossen waren.

Seitdem die römisch-katholische Rirche die apostolische Ge-

<sup>1)</sup> Daß in der That alle Grundideen des Christenthums im Baterunser angedeutet sind, darüber vgl. die interessante Abhandlung von G. Hoffsmann, De oratione dominica, Vratislaviae (Roebner) 1884.

<sup>2)</sup> Ich verweise in dieser Beziehung auf Keller, Die Resormation 1885 (Register unter Alt. Testament) und Keller, Die Waldenser 1886 (Register s. v.).

<sup>3)</sup> In den Aussagen der gesangenen Handwerker und Frauen, die unsere Hauptquellen bilden, tritt dieser Grundsatz seider nur verdunkelt zu Tage. Doch sind die Grundsinien der Lehre vom "inneren Wort" immerhin noch deutsich erkennbar. Bei Wattenbach a. a. D. S. 45 sagt Alheid Takken aus: (Apostolici fratres) audivissent vocem domini dantis ipsis sapientiam et doctrinam, quidus in terris deberent homines sidi commissos informare. Aehnsich sauten die Aussagen mehrerer anderer Walsbesser (s. Wattenbach S. 44).

meinde-Verfassung und mit ihr zugleich die uralte Einrichtung der wandernden Apostel, welche das zweite Jahrhundert noch kannte, aufgegeben und eine der Verfassung des römischen Staates nachgebildete Organisation eingeführt hatte — eben hierdurch constituirte sie sich als römische Kirche — war für sie die Möglichkeit verschwunden, die Befehle Christi in ihrem eigentslichen und ursprünglichen Sinn zur Verwirklichung zu bringen. So erfand man den Ausweg, daß Christus zum Theil Befehle, zum Theil aber nur Kathschläge (consilia) gegeben habe, welch' letztere nur für die, welche die Vollkommenheit erreichen wollen, gegeben seien.

Ganz anders war die Stellung, welche die altevangelischen Gemeinden zu den Herrenworten einnahmen. Sie erkannten die Theorie der Nathschläge nicht an, sondern blieben dabei, daß unter Beibehaltung der apostolischen Gemeinde Berfassung die Befehle Christi für die Christen wohl aussührbar seien. Nur sagten sie und lehrten, daß Christus, wie er selbst oft genug andentet, einen Theil seiner Besehle lediglich sür diezenigen Männer gegeben habe, die als wandernde Apostel im Dienst des Evangeliums wirfen wollten, einen anderen Theil aber (z. B. die Bergpredigt) an alles Volk habe ergehen lassen. Denn die Apostel waren eben eine dauernde Einrichtung und ein unausslöslicher Bestandtheil der apostolischen Gemeinde-Verfassung.

Es ist richtig, daß die Mitglieder dieses Apostel-Collegiums nach dem "Gesets Christi", wie es bei Matth. 10, 1 ff., Luc. 9, 1 ff. u. s. w. aufgezeichnet steht, lebten, und daß diese Regeln für Außenstehende wohl einige Aehnlichkeit mit Mönchseregeln zu besitzen schienen. Im Uebrigen aber gehört es zu den ausgesprochenen Eigenthümlichkeiten der altevangelischen Gemeinden, daß sie dem römischen Mönchthum und der Theorie der Kathschläge, auf welcher die Idee des Mönchthums ruht, durchaus ablehnend gegenüberstanden und wer etwas Anderes

von ihnen behauptet und ihnen unterlegt, daß sie im Grunde einem "mönchischen Lebensideal" angehangen hätten, der beweift nur, daß er von ihrer Geschichte nichts kennt. 1)

Zu ihren Eigenthümlichkeiten gehört ein ausgeprägter Wiberwille gegen Parteinamen. Sie nannten sich selbst am liebsten einfach Brüder oder Gemeinden Christi; auch begegnet schon sehr früh der Name Evangelische Christen unter ihnen und gerade diese Bezeichnung ist besonders wichtig.

Bereits die sog. Katharer des 3. bis 6. Jahrh. erhoben den Anspruch, die wahrhaft Evangelischen zu sein. 2) Bon den sog. Waldensern des 14. Jahrh. ist überliesert, daß sie im Gegensatz zur römischen Kirche an der evangelischen Lehre setzgehalten zu haben erklärten. 3)

John Wiclif nennt seine Gefinnungsgenoffen evangelische

<sup>1)</sup> B. Diedhoff, Die Balbenfer im Mittelalter. Gott. 1851 fagt S. 203 f.: "Bei allem Aehnlichen und Verwandten darf doch die Berichiedenheit nicht übersehen werden, die zwischen der Idee bes apostolischen Lebens, welcher die waldensischen Predigerbrüder folgen, und der Idee des Mönchthums besteht." "Das Bild des apostolischen Lebens der Waldenser bietet, vornehmlich in der ersten Beriode ihrer Geschichte, Züge dar, die der mondischen Form des vollkommenen Lebens gang fremd, ja berselben entgegengesetzt find." - Wie die Walbenser über die Monchsorben bachten, f. Destr. Viertelj.-Schrift. 1872. S. 261 und 264: Item reprobant omnes religiones tam monachorum quam sanctimonialium, dicentes esse superfluas et inanes. Ferner den Traktat des Wasmod v. Homberg (Atschr. f. Rirchen-Gesch. 1885). "Religiosorum, sicut et ceterorum pauperum elemosinas tollunt, nullam religionem approbatam assumere volunt" etc. -Weiteres bei Reller, Die Reformation. 1885. (Register s. v. Mönchthum.) Aehnlich wie Diedhoff spricht fich G. Lechler, Joh. v. Wiclif I, S. 39 aus, wo er die Waldenser und die Franziscaner ausdrücklich als pringipielle Gegenfate binftellt.

<sup>2)</sup> Bgl. Herzog und Plitt, Realencyclopädie f. prot. Theol. Bb. X. S. 666.

<sup>3)</sup> S. Keller, Die Walbenser. 1886, S. 8,

Männer 1) und er selbst wird von den Seinen als Doctor evangelicus bezeichnet und gepriesen. 2) Er fordert, daß sämmtsliche treuen evangelisch gesinnten Christen für die Reform der Kirche eintreten sollen. 3) In den Schriften seiner Schüler (3. B. des John Purvey) taucht die Forderung "evangelischer Freiheit" auf. 4)

Eben derselbe Sprachgebrauch begegnet uns in den böhmischen Kämpsen des 15. Jahrh., besonders unter den sog. Taboriten, Wiklesiten und Begharden (Pickarden). Unter den fünf Artikeln der "Wiklesisten" von 1419 lautet einer: "Das Evangelium ist die alleinige Norm des Glaubens und Lebens mit Verwersung der alttestamentlichen und nachevangelischen Vorschriften."<sup>5</sup>) Dementsprechend pflegten sie von evangelischer Lehre und evangeslischen Glaubensartikeln zu reden; am 2. Febr. 1430 schrieb Protop der Große einen Vrief an die Stadt Vamberg, in welchem er sie aufsorderte, zu den alten "evangelischen Wahrheiten zurückzukehren."<sup>6</sup>)

Ebenso bildet die Bezeichnung "evangelische Gebote" ein charakteristisches Merkmal der ganzen sog. waldensischen Literatur des 14. und 15. Jahrhunderts.<sup>7</sup>)

Weder der Name Christen noch evangelische Christen konnte von den herrschenden Kirchen anerkannt werden, weil sie durch ein solches Zugeständuiß den eignen Christennamen beeinsträchtigt haben würden. Diese und andere Umstände begünstigten

<sup>1)</sup> S. Lechler, Joh. v. Wickif 1873 Bb. I, 478. Das Wort viri evangelici (s. die Belegstellen bei Lechler) wird vorwiegend auf die Reise prediger (Apostel) angewandt.

<sup>2)</sup> v. Bezold, Bur Geschichte bes husitenthums 1874 S. 5 u. S. 29.

<sup>3)</sup> Lechler, a. D., I, 600 und 601, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Lechler, a. D., II, 103.

<sup>5)</sup> von Bezold, a. a. D. S. 6.

<sup>6)</sup> Näheres bei Keller, Die Reformation 1885 S. 275.

<sup>7)</sup> v. Bezichwitz, Die Katechismen der Walbenfer u. f. w. 1863 S. 101 ff.

das Aufkommen zahlreicher Sektennamen, deren Unbestimmtheit und Unklarheit, wie oben bemerkt, mehr als alles Andere dazu beigetragen hat, ihre Geschichte zu verdunkeln und zu verwirren.

Es würde mich zu weit führen, wenn ich hier auf die Geschichte ber Sekten-Namen näher eingehen wollte; 1) nur Folgendes will ich bemerken.

Es ist bekannt, daß die katholische Polemik im 16. und 17. Jahrh. unter den Anhängern Luthers eine große Anzahl von Sekten entdeckt hat, z. B. die Sekte der Amsdorfianer, der Adiaphoristen, der Flyrikaner, der Ofiandristen, der Majosiften u. s. w. Die lutherischen Polemiker andererseits waren davon überzeugt, daß die 264 Häresien, welche ihre Rechtgläubigskeit unter den Anhängern Speners aufgespürt hatte, auf eine gleiche Anzahl von Sekten innerhalb des sog. Pietismus zurückwiesen und endlich war die confessionelle Polemik in England während des 17. Jahrh. dahingekommen, jede von ihrer Glaubenssnorm abweichende Meinung nicht nur zu einer Retzerei, sondern auch, sobald sie eine Schule darstellte, zu einer neuen Sekte zu stempeln.

Genau dieselbe Neigung zur Sektenmacherei tritt uns nun während des Mittelalters entgegen. In den großen Kämpfen, die um die Idee der Armuth innerhalb des Minoriten-Ordens ausbrachen, entdeckten deren Feinde alsbald eine Reihe von Sekten in diesem Orden und noch viel entschiedener pflegten die Anhänger der Orthodoxie auf das angebliche Sekten-Chaos hinzuweisen, welches unter den von der Kirche nicht anerkannten Religions-Gemeinschaften sich fand.

Ein Anhalt für diese Behauptung lag darin, daß die

<sup>1)</sup> Sie verdienten eine besondere Untersuchung; es fällt durch diese Sekten = Namen auf viele Besonderheiten der altevangelischen Gemeinden ein merkwürdiges Licht,

Rämpfe, unter benen diese Parteien für ihre Ideen sich Raum schaffen mußten, eine einheitliche und gleichmäßige Entwicklung unmöglich gemacht haben, und daß sie den Außenstehenden, die die Grundgedanken vielfach gar nicht einmal verstanden, oft ein wechselndes Angesicht zeigten.

In der That haben diese Gemeinden verschiedene Stufen der Entwicklung durchgemacht und die Sekten-Namen Katharer 1) Walbenser, Anabaptisten kennzeichnen jedesmal einen neuen Abschnitt ihrer wechselvollen Geschichte: schließlich war es doch aber nur eine neue Epoche, nicht eine neue Sekte, die die Gegner vor sich sahen.

Ferner läßt sich beobachten, daß diese Richtungen nicht in allen Zeitabschnitten die gleichen Gedanken in gleichem Maße betont haben; disweilen tritt dieser, disweilen jener Grundsatz mehr in den Vordergrund und je nach dem Einfluß hervorsragender Führer richten sie ihre Anstrengungen mehr auf die praktische Ausgestaltung des einen oder des anderen Gedankens, wie denn die Bezeichnung Katharer auf die Jdeen von der Vollskommenheit, wie sie ihnen vorschwebten, und der Name Anabapstisten auf ihre Prinzipien in Sachen der Spättause hindeuten, während der Name Spiritualen ihre Lehre von den Gnadensmitteln beleuchtet und die Bezeichnung Apostosische oder apostoslische Brüder darauf hindeutet, daß sie die Ideen des Apostoslische Brüder darauf hindeutet, daß sie die Ideen des Apostoslische Brüder darauf hindeutet, daß sie die Ideen des Apostoslische

<sup>1)</sup> Bei Ebrard, Handbuch ber christlichen Kirchen: und Dogmens-Geschichte Bb. II, Erl. 1865 S. 314, Ann. 2 finde ich nachträglich folgende sehr richtige Bemerkung: "Von dem Wahne ausgehend, als ob es am Ende des 12. Jahrh. nur eine Klasse von Katharern, nämlich gnostische, gegeben habe, betrachtet man nun die Waldenser als eine schlechthin neue Erscheinung, während sie doch in Wahrheit nur eine neue Phase der diblischen edangelischen Katharer sind, mit diesen Punkt sübereinstimmen bis in die einzelnsten Einrichtungen und ganz nur die Stellung des Doppelstampses Jener gegen Kom und gegen die gnostischen Katharer sortsetzen,"

waren. Gerade diese auffallende und den Zeitgenossen vielsach ganz unverständlich gewordene Einrichtung hat den Anlaß zu zahllosen Setten-Namen gegeben, indem sie entweder nach ihrer Tracht Insabbatati, Stäbler, Bartmänner, oder nach ihren rituellen Gepflogenheiten Podoniptae, Fußwäscher<sup>1</sup>) oder von ihrem häusigen, bezw. halbentkleideten Beten Euchiten bezw. Adamiten,<sup>2</sup>) nach ihrer wandernden, bezw. im verborgenen wirtenden Thätigteit Winteler, Grubenheimer, serner nach dem Grundsatz der Armuth Pauperes, Arme, oder endlich Gute Leute, Boni homines, Bons gens, oder nach ihrer eignen Bezeichnung Gottessfreunde, Freunde u. s. w. gesnannt wurden.

Es soll nicht geleugnet werben, daß dieser Mannigfaltigkeit der Seften-Namen eine große Mannigfaltigkeit der Richtungen entspricht. Die Freiheit und Freiwilligkeit, unter welcher sie lebten, und die große Selbständigkeit, die sie grundsählich für die Einzelgemeinde in Anspruch nahmen, brachte die Ausprägung verschiedener Formen mit sich und es ist sogar kein Zweisel, daß sich aus dem ursprünglichen Kern bisweilen besondere Relisgionsgemeinschaften von prinzipiell entgegengesetzten Ueberzeusgungen entwickelt haben.

<sup>1)</sup> Pauperes autem secte, quos sanctos reputant, advenientes cum gaudio suscipiunt, pedes lavant, hospitantur et ante eos geniculantur. Bgl. Jo. Wasmodi tractatus etc. bei H. Haupt, Beiträge 3. Gesch. d. Sette v. fr. Geiste. Gotha 1885 S. 70.

<sup>2)</sup> Capitula habent etc. — Nudi quandoque orant, aliqui etiam nudo capite, nudis pedibus barbati incedunt etc. Wasmodi tractatus a. a. T. S. 71. Daß die Gegner schließlich alle Husten als Abamiten hinzustellen pslegten, s. bei Bezold, Zur Gesch. d. Hustenthums 1874 S. 51. Daß dagegen hustische und besonders taboritische Dokumente deren echt puritanische Strenge beweisen, s. a. D. S. 41. — Richtig ist allerdings, daß es in Böhmen Leute gab, welche nicht nur das Urchristenthum, sondern den paradiesischen Urzustand der Menscheit herbeizusühren suchten. Mit den "Evangelischen" haben sie sonst nichts gemein.

Aber im Großen und Ganzen haben die altevangelischen Gemeinden in ihrer langen und wechselvollen Geschichte an dem Grundstock ihrer Ideen mit außerordentlicher Zähigkeit festgeshalten und sie unter unfäglichen Kämpfen und Leiden durch die Jahrhunderte hindurch gerettet.

Die neuere kirchenhistorische Forschung ist darüber einig, daß alle jene sog. Sekten des Mittelalters eine nahe Verwandtsschaft mit der Glaubenslehre und den Einrichtungen der ersten christlichen Jahrhunderte zeigen. 1)

Man erklärt sich diese Erscheinung daraus, daß die jeweiligen Stifter der "Sekten" ihre Renntniß der alten Zustände aus den in der römischen Kirche fortgepflanzten h. Schriften geschöpft und dasjenige, was sie dort als Eigenthümlichkeit der apostolischen Zeiten kennen gelernt hatten, bei der Gründung ihrer Sekten verwerthet und zur Anwendung gebracht haben.

Ich kann nicht einräumen, daß diese Erklärung zureichend ist. Es ist im Laufe der Jahrhunderte seitens schriftkundiger Männer oft der Bersuch gemacht worden, an der Hand der kanonischen Bücher ein Bild der altchristlichen Gemeinde-Bersfassung und Glaubenslehre zu entwersen und die Erfahrung hat bewiesen, daß fast Keiner mit dem Andern übereinstimmt, ja daß das Berständniß, welches uns neuerdings durch die Wiederaufssindung altchristlicher Schriften (vor allem der Didache) erschlossen worden ist, alle früheren Ergebnisse in den wichtigsten Punkten berichtigt. Man traut dem Lyoner Kausmann Petrus Waldus, der angeblich der Stifter dieser Sekte ist und der ein ungelehrter Laie war, eine wunderbare Gabe zu, wenn man annimmt, daß

<sup>1)</sup> In Bezug auf die merkwürdige Verwandtschaft der Gemeinde-Berfassung der sog. Waldenser mit den Einrichtungen, wie sie uns in der Lehre der zwölf Apostel entgegentreten, vgl. A. Harnack, Die Lehre der zwölf Apostel. Lpz. 1884 S. 269 ff.

nur gerade er das Bild gewonnen und verwirklicht habe, welches die altchriftlichen Zustände so treu wiederspiegelt. Und nicht bloß in seinem Kopf entworfen — geschrieben hat Waldus, soviel bekannt, überhaupt nichts — hat sie dieser Mann, sons dern auch praktisch wieder ins Leben gesetzt hat er diese Zustände. Dazu bedurfte er der Mitwirkung zahlreicher Gesinnungssgenossen, die auf Grund ihrer eignen Schriftkenntniß (denn Alle kannten und lasen die Schrift) zu demselben Ergebniß wie Walsduss gekommen sein mußten. Wie hätten sie sonst dabei mitwirken können? Das sind Thatsachen, die doch eine sehr aufsfallende Uebereinstimmung der kritischsexegetischen Forschungen dieser Laien des 12. Jahrh. bekunden.

Noch schwerer aber wiegen andere Bedenken, die ich hier nur andeuten, nicht aussühren kann. Die Gemeinde Berfassung der sog. Waldenser enthält nämlich einzelne Einrichtungen, die sich in den kanonischen Büchern des Neuen Testamentes überhaupt nicht, wohl aber in der sog. Apostolischen Kirchenordnung (um 200) wiederfinden und die hier ausdrücklich als Anordnung der Apostel Christi bezeugt werden.

Wie ist dies möglich, wenn die angeblichen Sektenstifter nur aus der h. Schrift geschöpft haben? Schon Harnack hat mit Recht hervorgehoben, daß nach der Wiederaufsindung der Didache die Frage ernstlich erwogen werden müsse, ob bei den Waldensern und deren Kirchenordnung nicht vorkatholische Neberlieserungen aus alter Zeit eine Rolle gespielt haben 1) und die theologische Wissenschaft hat die auffallenden Unklänge der Didache an waldensische Einrichtungen dadurch anerkannt, daß für die kürzlich aufgesundene lateinische Form der Apostellehre die Bezeichnung der waldensischen Form in Gebrauch genommen worden ist. 2)

<sup>1)</sup> A. Harnack a. D. Lpz. 1884 S. 273.

<sup>2)</sup> S. Ztich. f. d. Wiff. Theol. 1885 Heft 1, S. 100.

Wie dem indessen auch sein mag, so steht doch fest, daß die Vertreter dieser sog. Reger-Gemeinden selbst seit uralten Zeiten und bis auf den heutigen Tag die Ueberlieserung unter sich besessen haben und besitzen, daß ihre Lehre und Verfassung nicht auf diesen oder jenen Sektenstifter des Mittelalters zurückzgeht, sondern uralt ist, und daß ihre Gemeinden mit den apostoslischen Gemeinden durch eine ununterbrochene Folge von Lehrern verknüpft sind. Ich will an dieser Stelle diese Ueberlieserung weder vertreten noch widerlegen, sondern lediglich dagegen Widersspruch erheben, daß dieselbe, wie es meist von der gelehrten Theologie zu geschehen pflegt, gänzlich ignorirt oder bei Seite geschoben wird.

So lange die Behauptung, daß die altevangelischen Gemeinden von irgend einem Mann gestiftet seien, lediglich eine Hypothese ist — eine Hypothese, welcher sehr ernste Bedenken entgegenstehen, so lange hat die Ueberlieserung der Gemeinden den vollen Anspruch auf eine ernste und gewissenhafte Prüfung. Es gilt doch sonst in geschichtlichen Fragen als Grundsat, daß dort, wo bestimmte urkundliche Beweise sehlen, die mündliche Tradition sorgfältig geprüft werden muß. Gewiß ist dei solcher Prüfung besondere Vorsicht nothwendig, und es ist vor Allem sestzustellen, ob die Ueberlieserung durch alle Fahrhunderte und in allen Ländern in gleicher Weise wiederkehrt. Benn dies aber der Fall ist — und es ist hier in der That der Fall —, so fällt demjenigen, der die Richtigkeit einer so einstimmigen und gut beglaubigten Ueberlieserung anzweiselt, zunächst die Aufgabe zu, Gründe für deren Unechtheit beizubringen.

Es ist durchaus folgerichtig, wenn die Vertreter der Ueberlieserung behaupten, daß den Gelehrten, die eine seit Jahrhunderten bestehende Ueberzeugung ansechten, die Last des Beweises zufalle. Dem Satz, daß die "Sekten" es seien, welche die sehlenden Urkunden beibringen müßten, haben die Angehörigen ber altevangelischen Gemeinden einfach die Forderung entgegensgestellt, daß man die Unrichtigkeit ihrer Ueberlieferung durch geschichtliche Dokumente beweisen solle. Auf diese Forderung ist man ihnen die Antwort schuldig geblieben.

Ich halte es nicht für überstüssig, zu betonen, daß alle diese Bemerkungen lediglich den Zweck haben, die Unentschiedens heit der Frage nach dem Ursprung und dem Alter der altsevangelischen Gemeinden darzuthun. Es ist dies genau derselbe Standpunkt, den ich in meinem Buch über die Resormation einsgenommen habe, wo es ausdrücklich heißt (S. 17): "Der Urssprung der Brüder liegt einstweilen im Dunkten. Es ist der Wissenschaft noch nicht gelungen, ihn aufzuhellen."

Es ist nicht meine Schuld, wenn gelehrte Theologen mir die Behauptung untergelegt haben, daß ich "das hohe Alter der Waldenser vor Waldus habe beweisen wollen."1) Es ist mir nie in den Sinn gekommen und kann mir nie in den Sinn kommen, dies beweisen zu wollen, da ich im Gegentheil überzeugt bin, daß es Waldenser vor Waldus nicht gegeben hat. Dies ist so gewiß wahr als es wahr ift, daß es Mennoniten nicht vor Menno Simons gegeben hat und ber wäre ein Thor, der das bestreiten wollte. Aber so sicher die Gemeinden, die in Menno ihren Erneuerer und Reorganifator fanden und beghalb von ben Gegnern nach jenem genannt wurden, älter find als Menno, so naheliegend ift die Miglichfeit, daß jene altevangelischen Gemeinden, die in Waldus ihren Führer fahen, längft vor Waldus exiftirt haben, ja ich glaube, baß die Reit kommen wird, wo es thöricht erscheint, baran zu zweifeln.

<sup>1)</sup> Theol. Studien und Kritifen 1886 S. 342.

## Fünftes Capitel.

## Luther und die Böhmen.

Die Ausbreitung ber "Keher" im 14. Jahrh., befonders in Böhmen. — Die beutsch-böhmische Bibelübersetzung des Tepler Codeg. — Die "böhmischen Brüder". — Die Wirtungen von Luthers Auftreten. — Luther gilt als Vertheidiger der Böhmen. — Autmüpfung der Böhmen mit Luther. — Stautzig und Luther als "Husten". — Luthers Borichläge einer Bereinigung mit den Böhmen. — Luther und die Zwicauer. — Abbruch der Beziehungen zu den älteren Ebangelichen.

Es fehlt leider bis jetzt eine zusammenhängende Untersuchung über die Ausbreitung der altevangelischen Gemeinden in Westseuropa während der Jahrhunderte, die der Resormation voransgingen und es kann natürlich hier unsere Aufgabe nicht sein, diesen Mangel zu ersetzen. Nur einige Andeutungen mögen hier Platz finden.

Eine heffische Chronik berichtet zum J. 1232:1)

"Landgraf Curt hat verstört im Land All' Rezerschul, wo er sie sand; Und dann Weisandsdorf zuvorn, Darauf auch Rezerschulen wor'n, Ju der Grafschaft Nassau es sag, Welches man hierbei auch wissen mag."2)

<sup>1)</sup> Die Riebefessche Chronik berichtet (Kuchenbecker, Anal. Hass. Marb. 1728 Coll. III, S. 5): "Um die Zeit (1233) seind viel Ketzer gewesen und ein Graf von Sann, Graf Henrich, bekehrt und ihm sein Haar als einem bekehrten Ketzer, geschoren worden. Jen etsliche Ritter, Priester und andere treffenliche Leut sind auch begriffen worden, etliche sind verbrannt hinter dem Schloß zu Marburg, darum heißt es noch in der Ketzerbach. Und dieser Landgraf Courad ließ alle Ketzerschulen im Land verstören, ins sonderheit 6 Dorf in der Grafschaft Rassau, darauf Ketzerschulen waren."

<sup>2)</sup> Beiteres bei Rremer, Orig. Nass. I, 407.

Nach einer Nachricht, welche David v. Augsburg uns überliefert, war um 1250 sogar ein mächtiger Neichsfürst auf ihre Seite getreten und nur sein Tod verhinderte ernste Folgen für die Kirche. 1) Schon der sog. Passauer Anonymus klagt, daß die Apostel besonders in den Häusern der Bornehmen Freunde suchten und fänden, und gewiß ist, daß in den Reichsstädten (3. B. in Straßburg) viele Patrizier ihre Beschützer, einzelne auch Mitglieder der Retzerschulen waren. In dem Prozeß wider die Waldenser zu Freiburg i. U. um 1430 kam es zu Tage, daß der Ritter Richard von Maggenberg und andere gebildete Männer zu der "Sekte" gehörten.

Im J. 1393 wurde zu Bingen ein römischer Priester, Namens Nic. Falk, als Waldenser dem Scheiterhausen überantwortet<sup>2</sup>); um dieselbe Zeit wurde wider einen Domherrn und
zwei Pfarrer der Diöccse Passau desselben Vergehens wegen eingeschritten und ähnliche Beispiele ließen sich viele beibringen, ja
sie würden zweisellos in sehr großer Zahl beizubringen sein,
wenn es nicht Grundsatz der Kirche gewesen wäre, solche Männer,
die eine öffentliche Stellung einnahmen, in der Stille zum Widerruf zu bewegen oder bei Seite zu schafsen, damit das Aussehen
die Sache nicht verschlimmere.

An anderer Stelle habe ich den Beweis erbracht, daß gerade im 14. Jahrh. eine umfangreiche Literatur erwachsen ist, welche theils unmittelbar aus den Areisen der Gemeinden hervorsgegangen, theils von deren Anschauungen beeinflußt war — eine Literatur, die für die Tiese und Wärme des geistigen

<sup>1)</sup> Preger in den Abhandlungen d. K. Bair. Af. d. Wiss. Bd. XIII 1877, Abth. 1, S. 225 f.

<sup>2)</sup> Ueber die umfassende Juquisition in Mainz, Bingen, Fostein u. s. w. seit 1392 s. Gudenus, Cod. dipl. II, 598; Städte-Chronifen XVIII, 221 und die Angaben der Limburger Chronif zu 1388 (Mon. Germ. IV, 1., S. 81).

Lebens, das unter diesen Ketzern herrschte, ein sprechendes Zeugniß ablegt. 1)

Im J. 1392 gelang es einem der Juquisitoren, einen bessonders glücklichen Fang zu machen. Eine große Anzahl von Wanderpredigern wurde (sie waren offenbar zu einem ihrer Capitel, die sie zu halten pflegten, versammelt) verhaftet und es fand sich, daß die Länder Polen, Sachsen, Ungarn, Oestersreich, Schwaben, Baiern und die Schweiz durch Abgeordnete vertreten waren.

Aus der Liste der Berhafteten, welche in mehr als einer Beziehung wichtig ist 2), ergiebt sich die Thatsache, daß zwar der internationale Zusammenhang der Gemeinden noch nicht gebrochen, daß aber der Schwerpunkt der Bewegung doch bereits aus den

<sup>1)</sup> Keller, Die Reformation u. s. w. Lpz. 1885. — In ber interessanten Schrift v. Bezolds, Zur Gesch. des Hustenthums, München 1874, heißt es über die Taboriten (S. 38), man finde unter ihnen (neben einer Abneigung gegen die mittelalterliche Einkleidung der Wissenschaften) "das aufrichtige Streben, die religiöse Bildung zum Gemeingut aller Gläubigen zu machen; ein gewiß unverdächtiger Zeuge, Enca Silvio, rühmt die Höhe der durchschnittlichen Bildung bei den Taboriten, namentslich die Bibelkenntniß der Frauen."

<sup>2)</sup> S. den Bericht bei Frieß a. a. D. 1872 S. 257: "A. D. 1392 die quarta mensis Septembris infrascripti reperti sunt rectores protunc sectae Waldensium haereticorum. Primo Nycolaus de Polonia filius cujusdam rustici. Item Conradus de Saxonia de villa dicta Dorbray (?) prope Wittenberg filius cujusdam rustici; item Ulricus de Haidekke ex artificio sutor. Symon de Gralicz (sic) de Ungaria ex artificio sartor. Item carnifex quondam Johannes de Dicharcz villa sita circa Chrembs in Austria, qui fuit captus Ratisbonae, qui perjuravit de haeresi, nunc vero convictus. Item Conradus de Gmunde in Suevia, filius cujusdam rustici. Item Hermannus de Mistilgew in Bavaria, faber. Item Nicolaus de Plawe filius cujusdam molendinatoris. Item Gotfriedus de Ungaria sutor. Item Johannes dictus de Arena in Bavaria, faber. Item Nicolaus de Solotern de Ijac circa Veronam in Swiz, rasor pannorum. Praedicti inter eos apostoli, magistri et fratres. - Vestimentis vilibus induuntur et duo ac duo recedunt, senior cum juniore quocunque pergunt.

Rhein-Gegenden, wo er früher gelegen hatte, in den Often Deutschlands verschoben worden war.

In der That sollte es sich in den großen religiösen Bewegungen, die unter Hus' Führung seit dem Beginn des 15. Jahrh. in Böhmen ihren Anfang genommen hatten, zeigen, daß gerade hier die Gemeinden eine erhebliche Ausbreitung besaßen.

Je mehr man in die Geschichte der verschiedenen Retzernamen, welche auch hier die Zusammenhänge verdunkelt haben, eindringt, um so mehr erweist es sich als richtig, daß die Namen Taboriten, Pickarden, Begharden, Lollharden, Wiklessiten, ja selbst der Name Husiten<sup>1</sup>), oft nur dieselben Gemeinden bedeuten und daß den Grundstock der Bewegung die früher sog. Waldenser bilden, d. h. die Gemeinden, welche ehesdem von ihren Gegnern den Sektennamen "Waldenser" erhalten hatten<sup>2</sup>), jest aber neue Scheltnamen erhielten.

In Böhmen, welches, wie schon Papst Bius II. gesagt hat, "von alten Zeiten her ein allgemeines Usul und Zufluchtsort der Retzer war", ist jene deutsche Uebersetzung des Neuen Testaments entstanden 3), die unter dem Namen der "Tepler Bibel" neuerdings bekannt genug geworden ist, und die den sämmtlichen vorlutherischen deutschen Bibeldrucken zu Grunde liegt.

<sup>1)</sup> Daß der Name Husiten oft zur Bezeichnung aller Ketzer, auch ber Taboriten, gebraucht ward, s. bei v. Bezold, Zur Gesch. d. Husitenthums 1874 S. 5.

<sup>2)</sup> Daß der Name "Waldenser" noch im 15. Jahrh. ein Ketzername ift, s. bei Preger, Ueber das Verhältniß u. s. w. 1887 S. 106 u. 107.

<sup>3)</sup> W. Weiß, Untersuchungen über die Sprache des Codex Teplensis Halle 1887 (Diss.). Das Resultat ist, "daß die Heimath der Uebersetzung eine nicht viel südlicher als Prag gelegene böhmische Landschaft, die Heimath der Abschrift das böhmisch-obersächsische Sprachgebiet ist, und daß die Ueberssetzung sowie die Abschrift in die beiden letzten Jahrzehnte des 14. Jahrh. sallen." (S. 54). Daß gerade in den Diöcesen Prag und Olmütz um 1350 das Waldenserthum besonders stark vertreten war, s. bei Preger, a. a. O. München 1887 S. 8.

Man hat gesagt und zu beweisen gesucht, daß diese deutsche Bibel, welche so viele Ausgaben erlebt hat, romischetatholischen Ursprungs sei. Da nun aber Bibelübersetzungen von der katholischen Kirche nach der Versicherung zuftändiger katholischer Fachmänner von jeher nur bann gestattet worden find, wenn fie unter ihrer Autorität erschienen waren 1), so ergiebt sich mit Nothwendigkeit der Schluß, daß auch diese Bibel unter der Autorität der Kirche oder eines Bijchofs veröffentlicht worden sein muß. Man kann billig fragen, ob es nicht auffallend sei, daß wir von einer solchen Ermächtigung für unsere Bibel nicht das geringste hören; aber auffallender ist es doch noch, daß römische Autoritäten diese llebersetzung gerade in einem Lande veranstaltet haben, mo die bibelgläubigen Reter zahlreicher als anderwärts waren und wo man diesen mithin gerade die Waffen in die Hand gab, welche fie am meisten und schärfsten zu gebrauchen pflegten. Wie kommt es, daß man nicht vielmehr irgend eine katholische Hochschule für diese wichtige Aufgabe ausgewählt hat?

Man weiß, daß das Priefterthum der römischen Kirche sich in jenen Jahrhunderten planmäßig durch den Gebrauch der lateinischen Sprache in religiösen und kirchlichen Schriften von der Laienwelt abschloß.

Im J. 1369 erließ "Karl von Böhmen", der als Karl IV. im J. 1346 den deutschen Kaiserthron bestiegen hatte, von Lucca aus ein Edift wider alse Schriften in deutscher Sprache, "welche von den heiligen Schriften handeln", damit "die Laien nicht durch falsches Verständniß derselben verführt würden". <sup>2</sup>) Und unter den Augen desselben Kaisers soll eine katholische Autorität

2) Raberes bei Reller, Die Walbenfer 1886 G. 44 f.

<sup>1) &</sup>quot;Die katholische Kirche hat stets vor dem willkürlichen Bibellesen gewarnt und ihre Auslegung zur Bedingung gemacht; sie hat ferner nur unter ihrer Autorität erschienene Bibeln gestattet." Geschichtslügen. Eine Widerlegung u. s. w. Paderb., Schöningh, 1884 S. 292.

gewagt haben, die Verbreitung einer beutschen Bibel zu veranstassen? Wie stimmt dies überein mit der Thatsache, daß um das F. 1420 in den Schriften der Taboriten, die in derselben Diöscese auffamen, wo unsere Bibel aufgekommen ist, heftig geeisert wird gegen die römischen Prälaten, welche den Gebrauch der Bibel in der Landessprache nicht gestatten wollten?1)

Ganz abgesehen von solchen allgemeinen Erwägungen habe ich aus dem Text der Bibel selbst den Beweiß erbracht 2), daß die Uebersehung innerhalb der altevangelischen Gemeinden erwachsen ist und nach dem, was anderweit hinsichtlich der Stellung der Bruderschaften deutscher Werkleute zu diesen Gemeinden bekannt ist, war es ganz natürlich, daß die Buchdrucker seit 1460 gerade diese Bibel zu verbreiten suchten.

Es wirft auf die Kreise, welche deren Verbreitung betrieben, doch ein sehr bezeichnendes Licht, daß nicht nur die Ausgabe von 14773), sondern auch die von 1485, welche zu Straßburg erschien, Holzschnitte mit oppositioneller Tendenz enthalten und es ist wahrscheinlich, daß eine nähere Prüfung der übrigen Ausgaben,

<sup>1)</sup> S. von Begold, Bur Geschichte bes Hufitenthums Munchen 1874 Seite 37.

<sup>2)</sup> Keller, Die Reformation und die älteren Reformparteien Lpz. 1885. Derf., Die Waldenser und die deutschen Bibelübersetzungen Lpz. 1886. — Unter denen, welche neuerdings meine Auffassung unter Beibringung neuen Materials im Wesentlichen bestätigt haben, neune ich Kurt, Kirchen-Gesch. 16. Aust. 1887 S. 295; G. Cllinger, Ztsch. s. deutsche Phil. Bd. XX, Heft 1; W. Weiß, a. a. D. Halle 1887; S. Berger in d. Bulletin de la Société d'hist. Vaudoise Nr. 3., Dec. 1887., S. 37; Ders. in der Revue hist. t. XXXII p. 184. —

<sup>3)</sup> In der Ausgabe von 1477 findet sich ein Blatt, welches fast alle die Symbole und Figuren zeigt, die sich auf dem bekannten Wolgemuthschen Holzschnitt von 1496 ("Papstesel") finden. Der Esel, der Thierkopf, die Fahne, die Baulichkeiten u. s. w. kehren wieder. Eine Beschreibung des Bildes s. bei R. Muther, Die ältesten deutschen Bilderbibeln. München 1883 S. 6.

die ich an diesem Ort nicht anstellen kann, noch weitere Spuren ergeben würde. Es ist kann anzunehmen, daß treue Anhänger ber römischen Kirche solche Ausgaben besorgt haben.

Eben das Heimathland dieser deutschen Bibel, Böhmen, blieb im ganzen 15. Jahrh. der vornehmste Stützunkt der Brüder. Uns dem Schooß der sog. Taboriten entwickelte sich seit der Mitte des Jahrhunderts unter Führung angesehener Männer die nachmals sog. Brüder-Unität, deren Geschichte ja vielfach bestannt ift.

Es war im J. 1467, wo eine Versammlung zu Lotha die öffentliche Trennung von der römischen Kirche vollzeg. Die erste selbständige firchliche Handlung war die Vollziehung der Spättaufe an den Unwesenden, ein Akt, der zugleich die förmliche Einführung der Taufe auf den Glauben bedeutete, die bei ihnen bis zum J. 1534 üblich blieb. 1)

<sup>1)</sup> Räheres bei Bindeln, Beich. d. bobm. Bruder I, 36. - Czerwenta, Gefch. der evang, Lirche in Bohmen II, 206. Es vollzogen fich bier dieselben Entwidlungen, die wir fechzig Jahre fpater in ber Schweig beobachten konnen. Auch dort ward 1524 25 ber Berfuch gemacht, die Los-Tofung von ber rom. Rirche burchzuführen und als Beichen biefer Trennung ward die Spättanfe eingeführt. Diejer Aft gab den Anlag gur Erfindung bes Ramens "Biebertaufer"; auch die bobm. Bruber maren in biefem Ginne feit jener Beit "Biedertaufer". Die Baldeufer hatten feit alten Zeiten grundfätich an ber Spättaufe ber altdriftlichen Beiten festgebalten. Ich babe bafür an anderer Stelle Beweise beigebracht (Reformation G. 90). Bier will ich noch auf folgende Thatjachen hinweisen. Bei Epmericus, Direktorium inquisitionis. Rom. 1678 p. 183 finden fich als Errlehren der Reger, Die 1311 verdammt find, aufgezählt: Quarta haeresis: Quod baptismus non est communiter tam parvulis quam adultis perfectum remedium ad salutem. Quinta haeresis: Quod tam parvulis quam adultis in baptismo non conferentur informans gratia et virtutes. - Reinerus, Contra Waldenses (Bibl. maxima XXV, p. 257, 2). De baptismo enim dicunt, quod nihil valeat nisi quantum valeant merita baptizantis. Parvulis vero non prodest, nisi fuerint perfecti in secta illa. Item docent, quod.

Um bas 3. 15(16) gab es zwischen dreihundert und vierhuntert Gemeinten in Böhmen, denen Luther später das Zeugniß auszestellt hat, daß "seit der Zeit der Apostel keine Gemeinde ter Letre unt den Bräuchen berselben so nahgekommen sei, als tie der böhmischen Brüder", was freilich nicht ausschloß, daß er mande ihrer Ansichten tadelte.")

Die geistige Regiamteit der Brüder ist vielsach unterschätzt worden. Sie hatten wissenschaftlich gebildete Männer und fruchtbare Schriftieller in ihrer Mitte und vor Allem ward die neu ausgekommene Kunst des Buchdruckes sleißig von ihnen geübt. Ibre Schulen waren weit und breit berühmt und wir wissen, das die Brüterichule zu Eibenschütz um 1500 aus Deutschland wiele Schuler erbalten hat. Einer ihrer Bischöse, Lufas von Prag († 1528), hat allein etwa 80 Schriften veröffentlicht und die Betenntnisse, bezw. die Fragebücher, die sie herausgaben, haben in lateinischer und deutscher Sprache eine weite Versbreitung gefunden.

Kickt so frei und selbständig wie in Böhmen waren die Erangelischen, welche seit alten Zeiten in Italien, Frankreich, England und im Reiche lebten. Die Brüder wurden sorts mabrend von Böhmen aus durch Wanderprediger besucht und mir keinen Kadricht, daß solche auch zu Savonarola gesandt warden waren und in Florenz Zeugen seiner Hinrichtung wersten murten. Eben diese Arostel erzählen uns, daß sie überall

Judaers possit servari in secta sua sine baptismo. — Dem Beichluß der Sonode von Jungbunglau vom J. 1584 fügten fich 4 Gemeinden der böhm. Bruber ordt.

<sup>1</sup> G neels bat bebauptet, daß die log. Wiedertäufer von den böhmischen Krusein meit verschieden geweien seien. Diese Ansicht ift aber neuerstrage son T. Kul'Gl. Geich. d. Lieusmut III, 2 S. 230 widerlegt worden. Rudl weit riehrebt nach, daß beide "im Grunde wirklich nah verswandt waren".

<sup>2</sup> Beber beren Borgeichichte, ihre Ausbreitung und ihre Zusammenbange f. Reller, Die Reformation u. f. w. Lpz. 1885.

Bu ihrem Schmerz die Gemeinden in ungelöfter außerer Berbinsbung mit der römischen Rirche fanden.

In der That existirten die Brüder, so zahlreich sie waren, überall aus berechtigter Besorgniß vor der erneuerten Unwenstung der Regergesete.), nur unter dem Schleier des tiessten Gesheimnisses und lebten einstweilen mehr in der Form von Brudersschaften, als in der von Gemeinden — ein Umstand, der für die heutige Forschung die Bemessung ihres Umstanges und ihres Einflusses sehr erschwert. Dhre vornehmsten Size waren die größeren Städte und hier waren es, genau wie in Böhmen, vornehmlich die Zünste der Handwerter d, die von diesen Ideen ergrissen waren, die sich aber einstweilen lediglich innerhalb der Zunststuden, und auch hier nur im Kreise der Einverstandenen, an das Licht wagten.

"Falsch Glaub und viel falscher Lehr Bachsen von Tag zu Tag je mehr."

<sup>1)</sup> Die alten Ketzergesetze bestanden und wurden stets erneuert. Im J. 1484 hatte der Papst zwei neue Inquisitoren für Deutschland ernannt, den Heinr. Krämer und Jac. Springer. Beachtenswerth ist, daß die Bersfosgung der dogmatischen Lehrsätze der Baldenser seit der Zeit zurücktritt, wo die Massenverurtheilungen der als "Waldenser" bezeichneten Hexen beginnt. Byl. darüber Duverger, Le premier grand procès de sorcellerie aux Pays Bas. La vauderie etc. Arras 1885. Nach Herm. Haupt in Spb. Hist. 3ts. 1886 S. 124 ist die Hexenversolgung eine neue Art der Ketzerprozesse.

<sup>2)</sup> Es fehlt leider eine zusammenhängende Untersuchung hierüber. Die Klagen der Zeitgenossen über das "böhmische Gift", die "Waldenser", "freien Geister", "Witlestien", "Lollharden", "Begharden" u. s. w. sind sehr zahlreich. Bzl. Janssen, Gesch. des deutschen Volkes I, 610. Hagen, Deutschlands lit. u. rel. Verh. I, 463. 480. Lechler, Joh. v. Wiclif II, 485 ff. In S. Brants Narrenschiff 1494 heißt es:

Selbst am papstlichen Hof sprach man besorgt von den "husitischen Neigungen" bes "armen Mannes" in Deutschland. Bgl. v. Bezold, in Sybels Hist. Ith. Bd. 41, S. 16. und W. Vogt, Die Vorgeschichte des Bauernkriegs. Halle 1887 (Schriften des Ver. f. Nef.-Gesch. Nr. 20).

<sup>3)</sup> Daß in Böhmen gerade die handwerter die Trager des Bitlifichen Geiftes waren, f. bei Bezold, Bur Gesch. des hustenthums 1874 S. 36.

In diese Kreise nun fuhr die Nachricht von Luthers Aufstreten wie ein Blitzstrahl, der die dunkle Nacht ihrer Knechtschaft erhellte. In den Aufzeichnungen der Gemeinden aus jenen Jahren, die uns erhalten sind, sinden sich begeisterte Schilberungen der schönen Jahre, die im Ansang waren, als Luther der Anwalt ihrer Literatur und vieler ihrer Grundsätze geworden war.

Was tief in den Herzen von Hunderttausenden geschlummert hatte und was als sehnsüchtiger Wunsch gehegt worden war, schien sich verwirklichen zu sollen: der Führer schien gefunden, der die alten Gemeinden in das Land der Befreiung führen werde.

Die Unklarheiten und Entstellungen, welche durch den Gebrauch der Sektennamen befördert worden sind, haben am meisten dazu beigetragen, daß die Zusammenhänge, die zwischen der lutherischen Resormation und den früheren religiösen Bewegungen vorhanden sind, für die späteren Geschlechter verdunskelt wurden.

Und doch sind dieselben so nah und eng, daß Zeitgenossen, die in der Lage waren, dem wahren Sachverhalt auf den Grund zu sehen, glauben konnten, daß die alten Ketzer seit 1517 einen neuen Vorstoß gemacht hätten, und daß Luther lediglich als neuer Wortführer einer alten Partei auf den Plan gestreten sei.

Am 27. Dec. 1519 schreibt Herzog Georg von Sachsen an den Churfürsten Friedrich den Weisen, daß Luther ganz husitisch sehre und auch Verbindungen mit den Husiten unterhalte. ) In einem offenen Plakat, welches bald darauf in Ersurt an das

<sup>1)</sup> Löscher, Bouft. Ref.=Acta. Lpz. 1720-1729 III, 920.

Tageslicht kam, hieß es, daß Luther als Bekenner husitischer Frrlehren verschrieen werde. 1)

König Heinrich VIII. von England hatte in der bekannten Streitschrift wider Luther, worin er mit der theologischen Bilsdung, die er sich in seiner Jugend angeeignet hatte, die römische Lehre von den Sakramenten vertheidigte (1522), Luther einen "Böhmen und Husiten" genannt und der schweizerische Chronist Joh. Salat bringt in seiner Chronist von Bern den gleichen Gedanken dadurch zum Ausdruck, daß er sagt, Luther sei in Böhmen geboren und stamme von einem Franzosen ab, welcher um "Erhebung einer Sekte willen" einst aus Frankreich verstrieben worden sei. Hier ist die Anspielung auf die französischen Waldenser ganz deutlich gegeben.<sup>2</sup>)

Dr. Joh. Eck hatte bereits im Juli 1519 Luther aufsgefordert, sich von dem Berdacht der Gemeinsamkeit mit den Böhmen dadurch zu reinigen, daß er wider sie schreibe. 3) Als dies nicht geschah, nannte Eck Luther im October 1519 in einer Schrift an die Universität Ingolstadt einen Freund der Böhmen, und in einem Schreiben vom 8. Nov. 1519 an den Churfürsten von Sachsen suchte Eck seinem Gegner den Schutz dieses Fürsten dadurch zu entziehen, daß er bei Erwähnung von Luthers Sätzen an Hus, Wickif, Marsilius von Padua, Joh. von Jandun und an die Armen von Lyon erinnerte. 4)

Auf dem Reichstag zu Worms erklärte in gleichem Sinn der päpstliche Nuntius Luther gegenüber öffentlich: "Das Meiste, was du vorbringst, sind längst verworfene Ketzereien der

<sup>1)</sup> Hussitarum erroris protestator. Lgs. Gieseler, Kirchen=Gesch. III, 1 ⊗. 85.

<sup>2)</sup> Archiv f. schweiz. Ref.-Gesch. Bb. I. 1868.

<sup>3)</sup> Dr. M. Luthers Werke, Beimar 1883 II, 278.

<sup>4)</sup> Enbers, Dr. M. Luthers Briefmechfel II, 226 ff.

Begharden, Waldenser und der Armen von Lyon, der Wickestiten und Husiten". 1)

In der That hatte sich Luther, ohne es selbst zu ahnen oder zu beabsichtigen, seit einer Reihe von Jahren den Lehren der Böhmen von Schritt zu Schritt genähert. War schon seine Begeisterung für die Theologie der Gottesfreunde und sein Kampf sür deren Erneuerung zugleich ein Kampf sür die Ideen der älteren Opposition gewesen, so hatten die Verwerfung des Ablasses, des Fegseuers, des Heiligendienstes und schließlich der Hierarchie und des Papstthums ihn von Stufe zu Stufe fast dis auf den Weg geführt, auf welchem die Brüder sich seit Jahrshunderten besanden und der Vorwurf, daß Luther der Vorkämpfer der Waldenser geworden sei, hatte damals wirklich seine tiese innere Begründung.

Männer wie Aleander und Eck scheinen zeitweilig in der That die Besorgniß gehegt zu haben, daß Luther sich an die Spitze der altdeutschen Opposition stellen und die alten Gemeinsden, die durch das Uebergewicht seines Ansehens und seiner theologischen Bildung vielleicht zur Verständigung zu bringen gewesen sein würden, wider seine Gegner in den Kampf führen könne. Eck, der die Gesahren, welche in einer solchen Einigung lagen, erkannte, hatte sofort Schritte gethan, um vorbeugend einzuwirken, indem er unter Anderem ein gedrucktes Schreiben auszehen ließ, in welchem er sagte, daß Luther trotz seiner Leipziger Aeußerungen mit Ketzern wie die Böhmen nichts zu thun haben wolle. <sup>2</sup>)

Es kann nach den erhaltenen Zeugnissen nicht zweifelhaft fein, daß die Schriften der Böhmen, welche Luther seit der Leip-

<sup>1)</sup> Balan, Monumenta Reformationis Lutheranae. Regensburg 1884 ε. 182.

<sup>2)</sup> Das Schreiben war an den Administrator des Prager Bisthums Joh. Zack gerichtet und stammt aus dem Aug. 1519. Löscher III, 660.

ziger Disputation (Juli 1519) zugegangen waren, einen tiesen Eindruck auf ihn gemacht hatten. Er erzählt selbst im J. 1520: "Ich sage zum ersten, daß ich seider zu Leipzig in der Disputation nicht hatte gelesen Joh. Hus, ich wollte sonst nicht etliche, sondern alle Artikel, zu Costnitz verdammt, gehalten haben, wie ich sie denn noch jetzt halte, nachdem ich desselbigen Joh. Hus hochverständiges edles Büchlein — habe gelesen". I In ähnlichem Sinn schreibt er am 19. März 1520 an Spalatin: "Ich schicke auch den Joh. Hus; lies sie (die Schrist: "Bon der Kirche"), wenn du willst, und schicke sie dann zurück; sie gefällt uns nicht nur Allen, sondern wir bewundern seinen Geist und seine Gelehrsamkeit". 2)

Seit dieser Zeit pflegte er wohl zu sagen, daß er Hust gewesen sei ohne es zu wissen, ja auch Staupitz habe, ohne es zu ahnen, husitisch gelehrt. "Ich weiß vor Staunen nicht, was ich denken soll, da ich so schreckliche Gerichte Gottes unter den Menschen sehe, weil die offenkundigste evangelische Wahrheit schon seit mehr als hundert Jahren verbrannt ist und als verdammt angesehen wird, und es nicht erlaubt ist, sie zu bekennen". 3) Es blieb aber nicht bei dem bloßen Schriften-Austausch, sondern alsbald ersolgte auch die Anknüpfung persönlicher Beziehungen mit den Böhmen.

Die Utraquisten freisich, unter welchen einzelne Prediger zu Anfang lebhaft für Luther eingenommen waren, hatten im August 1519 auf einer Synode Beschlüsse gefaßt, die ihre Spitze wider die Anhänger Luthers kehrten. 4)

Dagegen hatte fich aus den Kreisen der Waldenser oder

<sup>1)</sup> Walch, Luthers Werke XV, 1683.

<sup>2)</sup> de Wette I, 428.

<sup>3)</sup> de Wette I, 425.

<sup>4)</sup> B. Czerwenka, Gesch, der evang. Kirche in Böhmen, Bb. II (1870) S. 159.

ber böhmischen Brüder sosort ein Mitglied der Bruderschaft selbst auf den Weg gemacht und erschien etwa im September 1519 bei Luther als Vevollmächtigter seiner Semeinden. Die Art und Weise wie Luther von ihm spricht — er nennt ihn homo vere humanus — und wie man ihn behandelte, beweist, daß die beiden Resormatoren einen günstigen Eindruck von der Werbung der Brüder gewonnen hatten. 1)

Nachdem Luther durch die päpftliche Bulle vom 15. Juni 1520 in aller Form für einen Retzer erklärt und die Anwendung der bestehenden Retzergesetze, deren Bollstreckung befanntlich der weltlichen Gewalt oblag, wider ihn besohlen worden war, waren die Bedenken, welche wider den förmlichen Anschluß an die bestehenden Retzers Gemeinden von Männern, die es mit Luther gut meinten, hätten geltend gemacht werden können, weggefallen. Es lag auf der Hand, daß ein Anschluß an diejenigen, welche seite alten Zeiten unter den Retzers Gesetzen standen, die Anwendung dieser Gesetze, d. h. die Anrufung des weltlichen Arms, ohne dessen Schutz oder Geschehenlassen nach Lage der Dinge keine größere Bewegung sich entwickeln konnte, hätte hervorrusen oder erleichtern müssen.

Im Lauf des Jahres 1520 zeigt sich denn auch in der That eine ganz bewußte Annäherung Luthers an die älteren Reformparteien. Damals erschien der Sermon von der Freisheit eines Christenmenschen, in welcher die Einwirkung der altsdeutschen Theologie am klarsten hervortritt, und die daher mit Recht in dem Ruf steht, daß in ihr die ausgereisteste Frucht der Lutherschen Mystik zu erkennen ist. Sodann und vor Allem aber veröffentlichte Luther damals (es war etwa im August 1520)

<sup>1)</sup> S. den Brief Luthers an Spalatin v. 15. Oct. 1519. de Wette I, 350.

die Schrift "An den chriftlichen Abel", in welcher der Erörterung der Frage nach einer Vereinigung mit den Böhmen ein besonderes Capitel gewidmet ift. 1)

"Es ist hohe Zeit, heißt es dort, daß wir auch einmal ernstlich und mit Wahrheit der Böhmen Sache vornehmen, sie mit uns und uns mit ihnen zu vereinigen." "Ich will auch Joh. Hus zu keinem Heiligen noch Märthrer machen, wie etliche Böhmen thun, ob ich gleich bekenne, daß ihm Unrecht geschehen und sein Buch und seine Lehre unrecht verdammt ist. — Das will ich nur sagen: er sei ein Retzer, wie böse er immer sein möchte, so hat man ihn doch mit Unrecht und wider Gott verbrannt. — Es hilft nicht, daß sie zu der Zeit haben vorgewendet, daß einem Retzer nicht sei zu halten das Geleit. — Man sollte die Retzer mit Schriften, nicht mit Feuer überwinden, wie die alten Väter gethan haben. Wenn es Kunst wäre, mit Feuer Retzer zu überwinden, so wären die Henker die geschrtesten Doktoren aus Erden."

Um die Einigung herbeizuführen schlägt Luther vor, daß eine Gesandtschaft von etlichen frommen Gelehrten und Bischöfen nach Böhmen gehe, die erkunden soll, "wie es um ihren Glauben stehe und ob es möglich wäre, alle ihre Sekten in eine zu bringen."

Wenn man mit diesen Vorschlägen die Stellung vergleicht, welche Luther bis zum J. 1517 den Böhmen gegenüber eingenommen hatte, so fällt die Wandlung seiner Auffassung in die Augen. Vor dem Ablaßstreit hatte er sich, wie oben bemerkt, häusig wider sie ausgesprochen und ihre Opposition aus geistlichem Hochmuth hergeleitet.<sup>2</sup>) Jest will er sich mit ihnen ver-

<sup>1)</sup> Bgl. die neueste Ausgabe von R. Benrath, Halle 1884 (Schriften b. Ber. f. Ref.=Gesch.) S. 62.

<sup>2)</sup> Diechhoff, Die Stellung Luthers zur Kirche und ihrer Reformation vor dem Ablaßstreit 1883 S. 47 ff.

einigen und zeitweilig auch das bulden, "was an Frrthum und Zwiespältigkeit unter ihnen gefunden wird."1)

Aus den Worten des Vereinigungsvorschlags erhellt, daß Luther trotz seiner Anknüpfung mit den Böhmen eine klare Vorsstellung von ihrem Glauben nicht besaß, und daß ihm ferner deren "Zwiespältigkeit" besonders anstößig war. Diese Verhältnisse hielten Luther davon zurück, den Weg, auf dem er sich mit dem Vereinigungs-Gedanken besand, weitere Folge zu geben und die Verührungen, in die er dann seit 1521 und 1522 mit Verstretern der älteren Richtungen kam, bestimmten ihn vollends, sein bisheriges Verhalten zu ändern und selbständige reformatorische Vahnen einzuschlagen.

Wenige Ereignisse haben den Verlauf der deutschen Resformation so tiefgreifend beeinflußt, wie die Unruhen, welche unter Betheiligung einiger Zwickauer Tuchmacher, die den Andreas Bodenstein v. Carlstadt, Luthers Collegen und Freund, und einige andere angesehene Männer, darunter auch Philipp

<sup>1)</sup> In späteren Jahren hat Luther gelegentlich folgendes interessante Urtheil über die "Waldenser" abgegeben: Mart, Lutherus commendavit Waldenses, quorum vita externa esset sanctissima, et affectus, quantum possent, moderarentur, non esse arrogantes, aliis quoque justitiam tribuentes, nec soli justi esse volunt, damnant missam privatam, purgatorium, invocationem sanctorum. Ministros caelibes habent permittendo illis conjugium, sed ingenue approbant, fatentur, si caelibes ministros non possent habere, conjugatos tamen non adversaturos, sicut et nobiscum futurum est, werden wir wollen pfarhern haben, werden wir sie aus den burgern nemen; non otiantur, non crapulantur, optimam habent paedagogiam, sed articulum Justificationis non habent, fatentur quidem fide et gratia salvari homines, sed fidem, qualitatem illam regnantem intelligunt, non soli fidei in Christum tribuunt. Fidem et gratiam aliter exponunt quam nos et operibus simul tribuunt justitiam, dicentes, sine operibus fidem esse mortuam. - Waldenses syncerius de fide loquuntur quam papistae, sed eximiam illam distinctionem fidei et operum nesciunt. (D. Mart. Lutheri Colloquia ed. S. E. Bindfeil I, 1863. ©. 417.)

Melanchthon 1), für sich gewonnen hatten, bei Luthers Abwesensheit in Wittenberg ausbrachen.

Die Ereignisse sind zu bekannt als daß ich sie hier noch einmal zu erörtern brauchte.

Die Zwickauer Tuchmacher ober (wie Luther sie nannte) die Zwickauer Propheten waren ebenso wenig wie Th. Münzer Bertreter der böhmischen Brüder oder der nachmals sog. Anas baptisten, sondern gehörten den Resten jener Ketzer-Gemeinden an, die sich in den vereinsamten Gebirgsthälern des Erzzebirges und Böhmer-Waldes aus früheren Epochen behauptet, im Lauf der Zeit aber jede Fühlung mit den Brüder-Gemeinden im Reich und in Böhmen verloren hatten.

Es war unter diesen Leuten, die unter dem schweren Druck der Verfolgung in großer Heimlichkeit lebten, wie es zu gehen pflegt, eine arge Verkümmerung und vor Allem eine Versstümmelung der älteren und reineren Ueberlieserungen eingestreten — eine Verstümmelung, die jede Ausbreitung ihrer Jdeen unmöglich machte und die im Lauf der Zeit zu einem Zerrbild des alten Glaubens geworden war.

Als Luther diese Doktrinen in den Personen des Nic. Storch, Marcus Stübner u. s. w. gegenübertraten, erkannte er mit

<sup>1)</sup> Die Hinneigung Melanchthons zu den Zwickauern ist ja bekannt. Bgl. seinen Brief au Chursürst Friedrich den Beisen vom 27. Dec. 1521. Corp. Ref. I, 513; serner ib. 514; 515; 534. — Fel. Ussenius schrieb unter dem 1. Jan. 1522 solgenden interessanten Brief über die Zwickauer aus Bittenberg an Capito: "Accessit nos praeterea vir quidam plurimi spiritus adeoque scripturae sacrae exercitatus ut vel Melanchthon ei sufficere nequeat; ille tam graves adsert scripturae locos, ut Wittenbergenses aliquantum perterritos reddiderit. Scripsit antem Philippus Principi, ut D. Martinum mitti huc curet, quod aut siet aut vir ille D. Martinum accedet. Videas hominem alias simplicissimum. Continuo ejus lateri Philippus adhaeret, ei auscultatur, adjuratur, adeoque summe veneratur et pene perturbatus, quod viro illi satissieri a nullo possit. (Zeitscrift f. R.-Gesc. V, 330.)

richtigem Blick sofort, daß ein Eingehen auf jene Ibeen die ganze reformatorische Bewegung gefährden müsse und mit Entsichlossenheit warf er sich ihnen entgegen. Während er den Absgesandten der böhmischen Brüder, wie wir sahen, freundlich aufsenommen hatte, erklärte er sich jetzt mit Entschiedenheit gegen die Zwickauer und Niemand wird bezweiseln, daß er das Richtige erkannt hatte.

Indessen hatten diese Ereignisse doch auch die weitere Folge, daß Luther zu dem Entschluß kam, alle Berbindung mit den älteren Gemeinden abzubrechen und damit nahm die entscheis dende Entwicklungsphase der Reformation ihren Ansang.

## Sechstes Capitel.

## Die Entwicklung der lutherischen Theologie und Rirche.

Die Wendung in Luthers geistiger Entwicklung seit 1521. — Staupit' Stellung dazu. — Luthers innere Lossagung von der Mhstik. — Wiederhervortreten der Scholastik. — Das Wort Gottes oder die reine Lehre. — Inspiration und Canon. — Luthers Stellung zu Paulus. — Gleichstellung des Alten und Reuen Testaments. — Die Gegenfäße in Bezug auf die Lehre von Glauben und Beerken. — Die Gewisheit des Geelenheits. — Die gänzliche Unsähigkeit des Menschen zur Ersüllung der Gebote. — Erkenntnisvermögen und Willensfreiheit. — Vom heimlichen und offenbaren Willen Gottes. — Luther und die Scholastik. — Die Rückehr zur Lehre vom Glaubenszwang. — Kirchenbegriss. — Die Keime der Spaltung.

Die Abschnitte, welche wir bisher in Luthers Entwicklung kennen gelernt haben, nämlich einmal derjenige, wo er (wie er selbst sagt) in des Papstes Lehre voll und trunken war, und sodann der, in welchem er die Jdeen der deutschen Mystik verstrat, haben für ihn wie für die neue Lirche, die er zu bilden im Begriff stand, nur die Bedeutung von Entwicklungsstusen gehabt und behalten — Stusen, deren Nachwirkungen sich natursgemäß in gewissem Sinne geltend machten, über die er aber doch im weiteren Berlauf der Bewegung hinauszugehen sich veranlaßt sah.

Dagegen stellt der Abschnitt, welcher mit etwa 1521 besginnt, die Zeit dar, in der die lutherische Kirche und die lutherischen Bekenntnisse unter der persönlichsten Einwirkung Luthers diejenige Gestalt erhielten, in welcher sie eine autoeritative Geltung für alle Folgezeit und die auf den heutigen Tag in weiten Kreisen erlangt haben.

In der Zeit des großen reformatorischen Zeugnisses (wie man die Zeit von 1517—1520 genannt hat) war die Mehrheit aller Gebildeten in Deutschland, selbst nach dem Zeugniß ber Gegner, unter Luthers und Staupit, Führung einig gewesen. Luthers Name war seit dem muthigen Auftreten, wie er es seit 1517 und zuletzt noch zu allgemeiner Bewunderung vor Raiser und Reich in Worms an den Tag gelegt hatte, mit den Hoffnungen und Wünschen der ganzen Nation auf das enaste verfnüpft. Zugleich war sein Ansehen und sein Ginfluß durch die überraschenden Erfolge, die er unter Staupiti' thatiger Mitwirfung über die mächtigfte Bierarchie der Welt davon getragen hatte, an großen deutschen Fürstenhöfen, in vielen Reichsstädten und bei gablreichen Mitgliedern des Adels fest begründet. Nichts wäre erwünschter gewesen, als wenn die Einigkeit der ersten Jahre hätte erhalten werden und das Zusammenwirken der Männer, welche die ursprünglichen Führer waren, hätte fortdauern können.

Luthers Anhänger sind in allen Jahrhunderten bemüht gewesen, ihrer Ueberzeugung Ausdruck zu geben, daß die Wandlung, welche sich in Luthers Anschauungen vollzog, nicht nur in
der Folgerichtigkeit seines ursprünglichen Standpunktes lag, sondern auch die heilsamsten Wirkungen nach sich gezogen hat. Wie
dem auch sein mag, so steht soviel fest, daß der Mann, der mit
Recht von sich sagen konnte, daß er der Borläuser der heiligen
evangelischen Lehre gewesen sei und dessen geistiger Führung
Luther ein Jahrzehnt lang vertrauensvoll gesolgt war, diese
Ueberzeugung nicht hat theilen können. Johann von Staupig
sah sich gezwungen, die Entwicklung der Bewegung, deren geistiger
Bater er in mehr als einem Sinn gewesen war und für deren
Fortgang er anfänglich die größten Opfer gebracht hatte, erst
stillschweigend und dann öffentlich zu mißbilligen — ein Schritt,
der für ihn um so schwerer sein mußte, als er sich gleichwohl

nicht hat entschließen können, mit ber römischen Kirche Frieden zu machen.

Es hat noch nie Jemand beftritten, daß Staupit forts dauernd vom reinsten persönlichen Wohlwollen für Luther beseelt geblieben ist. Ihm lag die Person wie die Sache in gleicher Weise am Herzen. Was er sagte ging nur aus dieser Seelenstimmung, nicht aber aus Uebelwollen hervor. Auch hat Staupit wie wenige andere Männer Gelegenheit gehabt, die wahre Aufstssung Luthers kennen zu sernen und von den wechselnden Stimmungen des vielsach angegriffenen und gereizten Reformators dessen dauernde Gesinnung und eigentliche Meinung zu untersscheiden.

Wenn man sich nun erinnert, daß zu den vornehmsten Charakterzügen des Staupitz die Wahrhaftigkeit oder (wie Luther einmal sagt) die "Redlichkeit und Aufrichtigkeit" gehört, so liegt es auf der Hand, daß wir dei der Prüfung der Lehre Luthers keinen besser unterrichteten und zuverlässigeren Auseleger und Führer sinden können als Staupit, und daß das Urtheil, welches Staupitz über die Auffassungen Luthers, wie sie sich seit 1521 entwickelten, und über die Folgen und Wirkungen, die dieselben in Bezug auf die sittlichen Zustände unter ihren Anhängern auswiesen, abgegeben hat, ein ganz bessonderes Gewicht besitzen muß.

Wir haben oben gesehen, daß die Uebereinstimmung zwischen Luther und Staupit auf der gemeinsamen Begeisterung für Tauler und die "deutsche Theologie" beruhte und daß Staupit; Einfluß es gewesen war, der Luther zu dieser Theologie gesführt hatte.

Staupit hatte die Ereignisse, welche sich zu Wittenberg vollszogen, mit Theilnahme und Freude verfolgt und alle die eins

flugreichen Beziehungen, die er besaß, besonders diejenige zu Churfürst Friedrich dem Weisen, hatte er in dem gefährlichen Rampfe, der wider Luther ausbrach, für diesen in die Wagschale gelegt. 1) Luther betrachtete die Mitwirkung des Staupig 2) auch fortdauernd als ganz selbstverständlich und wenn sie einmal vorübergehend ausblieb, mar er unglücklich wie ein verlaffenes Rind. So schreibt er am 3. Oct. 1519 an seinen Vorgesetzten: "Du verlässest mich allzusehr; ich war Deinetwegen wie ein entwöhntes Rind über seine Mutter heute sehr traurig; ich beschwöre Dich, preise den Herrn auch in mir fündigen Menschen. - Heute Nacht habe ich von Dir geträumt; es war mir, als ob Du von mir schiedest; ich aber weinte bitterlich und war betrübt".3) Ms Luther dies schrieb, dachte Staupit noch nicht daran, daß seine und seines Schülers Wege sich würden scheiden können; noch im Mai 1520 konnte Luther erfreut dem Spalatin melben, daß er von Staupit einen Brief erhalten habe, in welchem dieser ihn lobe und in Luthers Sache festere Hoffnungen ausspreche als er sie früher zu äußeren gewohnt gewesen sei.4) Es ist kein Zweifel: Staupit hat bis mindestens zum J. 1520 die Mitverantwortlichkeit für Luthers Vorgehen in vollem Umfang auf sich genommen.

Angesichts dieser Thatsachen ist es befremdlich, daß Luther einige Jahre später (1522) wörtlich sagt: "Die Briefe des

<sup>1)</sup> Spalatin an Luther, 1518 Sept. 5: Habes patrem reverendum Joh. Staupitium pro tuo capite solicitissimum. Burlhardt, Luthers Briefwechsel. 1866 S. 13.

<sup>2)</sup> Die Einzelheiten über Staupit' Bemühungen für Luther gegenüber Cajetan in Augsburg, sowie die Anrufung des Chursürsten Friedrich von Sachsen für Luther durch Spasatin s. bei A. D. Gender, Vita Joh. Staupitii etc. Gött. 1837 (Diss.) S. 21 ff.

<sup>3)</sup> be Wette, Luthers Briefe I, 342.

<sup>4)</sup> be Bette I, 443: Ex Nurmberga Staupitianas literas accepi, laudantes tandem, ac firmius sperantes in causa mea quam antea solitus sum audire.

Staupit verstehe ich nicht, außer daß ich sehe, daß sie sehr leer an Geist sind; auch schreibt er nicht wie er pflegte; möge Gott ihn zurückführen".1) Es kommt in diesen wie in anderen ähnlichen Aeußerungen die Entfremdung, welche zwischen den beiden Männern seit 1521 einzutreten begann, zum deutlichen Ausbruck.

Die beutsche Mystik, wie sie Luther sich zu eigen gemacht hatte, war, wie mehrsach bemerkt, im Anschluß an die religiöse Opposition der altevangelischen Gemeinden erwachsen. Die kirchlichen oder gemeindlichen Grundsätze, welche von diesen in sehr bestimmten Formen ausgebildet waren, bildeten für die Mystik in gewissem Sinn die nothwendige Ergänzung; ohne diese Grundsätze waren die Auffassungen der altdeutschen Opposition ein Bruchstück, welches als solches unmöglich die innere Kraft, die dem ganzen System innewohnte, über die Gemüther den Menschen ausüben und bewähren konnte.

In Wahrheit waren auch Tauler und jene Gottesfreunde, aus deren Munde die Ideen der "deutschen Theologie" uns überliesert sind, von dem ganzen System tief durchdrungen gewesen,
nur daß die Verhältnisse, unter denen sie leben, sie abgehalten
hatten, öffentlich Alles zu sagen, was sie dachten und glaubten.
Ganz anders lagen die Umstände bei Luther. Luther hatte
stets nur eben jenes Bruchstück kennen gelernt und so sehr er
dafür begeistert war, so sehr lebten doch in seinem Geiste eine
Beit lang neben und mit diesen Ideen zugleich Auffassungen
fort, welche im Grunde gänzlich unverträglich damit waren,

<sup>1) &</sup>quot;Litteras Staupitii non intelligo, nisi quod spiritu inanissimas video, ac non ut solebat, scribit; dominus revocet eum." Der Brief ist an B. Link gerichtet und findet sich bei Döllinger, Die Reformation I, 155.

und beren innerer Widerspruch unzweifelhaft früher ober später zur Abstoßung ber einen ober ber anderen führen mußte.

Wir haben oben gesehen, daß Luther noch im J. 1517 grundsätlich am Ablaß festhielt, daß er noch im August 1518 für das Dasein des Fegseuers eintrat und noch Ende Dezember desselben Jahres wider die Pickarden eiserte, welche die Ansufung der Heiligen bestritten. Hiermit stimmt es überein, daß er Jahre lang der Ansicht war, trotz seiner Begeisterung für die Lehre der älteren Evangelischen ein treuer Untergebener des Papstes und der Hierarchie bleiben zu können.

Nachdem er bereits im Mai 1518 seine Unterwerfung unter den päpstlichen Stuhl erklärt hatte 1), erbot er sich im Januar 1519, wie er selbst erzählt, "an päpstliche Heiligkeit zu schreiben und sich ganz demüthig zu unterwerfen"; er habe nicht vermeint, mit seinen Schriften der h. römischen Kirche zu nahe zu sein; auch wolle er einen "Zettel" ausgehen lassen, worin er einen Jeden ermahne, der Kömischen Kirche zu solgen und gehorsam zu sein.<sup>2</sup>) Im Februar erfolgten wirklich seine Erklärungen und die ganze Sache wäre beendigt gewesen, wenn Dr. Eck sie nicht wieder aufgeregt und eine öffentliche Disputation zu Stande gestracht hätte. Dieselbe fand, wie bekannt, im Juli 1519 statt und hier warf Eck dem Luther vor, daß er sich der Irrlehren des Hus und anderer Retzer schuldig mache.<sup>3</sup>)

Luther, der die Wahrheit mancher husitischen Lehren erstannte und zu aufrichtig war, um dies zu verschweigen oder zu verhüllen, erwiderte darauf wörtlich: "Es ist gewiß, daß unter den Artikeln des Joh. Hus und der Böhmen viele vollständig

<sup>1)</sup> be Wette I, 119.

<sup>2)</sup> be Wette I, 208.

<sup>3)</sup> Wer mit den "anderen Ketzern" gemeint war, erhellt aus Luthers Antwort, welche außer auf Hus auch auf Wiclif Bezug nahm.

christliche und evangelische gewesen sind, welche die allgemeine Kirche nicht verdammen konnte." 1) Mit dieser überauß solgensreichen Aeußerung war die erste äußere Annäherung an die älteren Evangelischen geschehen und die Wirkung davon war, daß Bertreter der Utraquisten ihm im Sommer 1519 ihre Zustausch mit ihm traten. 2) Gleichwohl erklärte Luther noch im September 1519 wörtlich: "Es ist auf keine Weise erlaubt, der römischen Kirche Widerstand zu leisten, aber der römischen Eurie hätten mit weit größerer Frömmigkeit Könige und Fürsten und wer sonst es gekonnt hätte, Widerstand leisten sollen, als selbst den Türken". 3) Erst im Juni 1520 ließ Luther diese Auffassung gänzlich sallen und vollzog den großen Schritt der offenen Lossagung von der Kirche, in der er herangereist und zum Priester geweiht worden war.

Nachdem dies geschehen und Luther durch die päpstliche Bulle zum Reger erklärt worden war, lag für ihn die Möglichkeit vor, das ganze System der älteren Evangelischen gleichsam auf sein Programm zu schreiben und der Führer der alten Opposition zu werden.

Gründe, die wir zum Theil schon angedeutet haben, ver-

<sup>1)</sup> D. Martin Luthers Berle, Beimar, 1883 ff. II, 279: Secundo et hoc certum est, inter articulos Joh. Huss vel Bohemorum multos esse plane Christianissimos et Evangelicos, quos non possit universalis ecclesia damnare.

<sup>2)</sup> Luther an Staupit, b. d. 3. Oct. 1519: "Accepi hac hora ex Praga Bohemiae litteras sacerdotum duorum (die Briefe waren d. 16. u. 17. Juli. Löscher III, 649 u. 651) factionis illius de utraque specie, eruditos sane in Scripturis sanctis una cum libelli Johannis Huss, quem nondum legi. de Wette I, 341. — Die Briefe der beiden Böhmen s. bei Enders, Dr. M. Luthers Briefwechsel II, 75 ss.

<sup>3)</sup> be Wette I, 334: Nullo modo ergo Romanae ecclesiae resistere licet; at Romanae curiae longo majore pietate resisterent Reges, Principes et quicunque possent, quam ipsis Turcis.

hinderten Luther, den Weg, den er mit der Versechtung der Musstif und der Bekämpfung der Hierarchie beschritten hatte, bis zum Ende zu verfolgen; er sah sich veranlaßt, der Gründer einer neuen, auf seinen Namen lautenden Gemeinschaft zu werden.

Es war durchaus folgerichtig, daß er in der Periode, wo fich diese Entwicklung vollzog, eine völlige Erneuerung und gleichfam eine Revision seines bisherigen Lehrspftems vornahm. Er erkannte oder fühlte, daß für die deutsche Minftik in dem Rusammenhang seiner neuen Ueberzeugungen fein rechter Plat mar und so wurde dieselbe allmählich abgeschliffen und nach und nach fast gang abgestoßen. Was aber in solchen Fällen leicht zu geschehen pflegt, das geschah auch hier. In demselben Mag wie Luther die Ideen, die seit 1516 in seinem Geift die Ueberzeugungen seiner Jugend zurückgedrängt hatten, wieder abstieß, in demfelben Maß gewannen manche Erinnerungen feiner Jugend wieder Raum in seinem Denken. Die Scholaftik, die ihn einst mit heiliger Scheu und Ehrfurcht erfüllt hatte, ward (wenn auch burch die Erfordernisse der neuen Rirche bestimmt und abgeändert), im Lauf der Jahre wieder mehr und mehr in ihm lebendig und firchliche wie staatspolitische Gründe bestimmten ihn, vielfach wiederum Wege zu beschreiten, die er in der Zeit des großen reformatorischen Reugnisses ichon einmal gang und gar verlaffen hatte.

Es ist unsere Pflicht, diese allgemeinen Behauptungen im Einzelnen zu beweisen.

Es ist allgemein anerkannt, daß die deutsche Mystik und insbesondere auch Joh. v. Staupig, auf dem Boden der h. Schrift als alleiniger Glaubensgrundlage stehen, und daß sie in ihrer Auffassung über den Weg, welcher die Menschen zur Seligkeit führt, sich an die heiligen Bücher anzulehnen bestrebt sind.

Aber zugleich hält die Mystik den Grundsatz fest, daß das Menschenberz in einem lebendigen Verhältniß zu Gott und Christus steht und daß die Lebensgemeinschaft mit Gott ohne äußere Mittel erreichbar ist. Die Mystik lehrt, daß es für die Erregung der Frömmigkeit und für die Erlangung des Heils keines äußeren Werkzeugs, wie dasselbe auch immer heißen möge, und keiner äußeren Vermittlungen bedürfe.

Dagegen kehrte Luther, welcher zeitweilig diese Auffassung getheilt hatte, allmählich zu der Ansicht, welche auch die römische Kirche hegte, zurück, daß das göttliche Leben im Menschen an gewisse änßere Mittel gebunden sei, und zwar gewann er die Ueberzeugung, daß die heilige Schrift oder das geschriebene Wort Gottes bezw. die durch die Predigt vermittelte reine Lehre als vornehmstes Mittel gelten müsse; die reine Lehre wurde für ihn der den Glauben und die Frömmigkeit erzeusgende Faktor, sie war nach seiner Ansicht das Werkzeug, dessen sich Gott bediente, um die Vereinigung zwischen sich und den Menschen herzustellen.

Die deutsche Mystik und ihre Vertreter sind mit Auther stets darin einig gewesen und geblieben, daß unsere Seligkeit allein an die Gnade Gottes, nicht aber an irgend ein Werk des Menschen geknüpft ist. Nachdem Luther nun aber in den Prozeß der Verseinigung mit dem Göttlichen die reine Lehre als vermittelndes Glied wieder eingeschoben hatte, lag es in der Folgerichtigkeit dieses Schrittes, daß der Glaube an die letztere für den Heilserwerb eine Bedeutung erlangte, die demselben in der Theoslogie der älteren evangelischen Parteien nicht beigewohnt hatte. 1)

<sup>1)</sup> So oft auch in den Schriften der Gottekfreunde und des Staupit das Wort Gnade uns begegnet, so selten gebrauchen sie den Ausdruck Glauben und wenn sie ihn gebrauchen, so bezeichnen sie damit meist den Inhalt des apostolischen Glaubensbekenntnisses. Die Hingebung an Gott, auf welche das Wort Glauben so oft bei Luther hindeutet, bezeichnet Tauler als Hoffen, Warten, Getrauen in Gott.

Luther betonte es stets — er hat sich oft in diesem Sinn geäußert —, daß von dem Beg des Heils alle Werke und Leistungen ausgeschlossen sind, fügte aber immer zugleich hinzu, daß der Glaube diejenige "Leistung" des Menschen ist, für welche Gott seinerseits dem Menschen das ewige Peil zu Theil werden läßt. 1) Damit war, was man auch über den veränderten Charakter der Leistung, von der hier die Rede ist, sagen mag, der Standpunkt der älteren Opposition verlassen und der Grundsatz, daß Gott dem Menschen sür eine Leistung das Heil zuerkennt, in gewissem Sinn wieder eingeführt.

Während Staupit zu sagen pflegte, daß unsere Hoffnungen sich nicht auf die Liebe, die wir zu Gott haben oder auf die Leistungen, die wir Gott thun, gründen sollen, sondern daß Alles an der Liebe, die Gott zu uns hat und an den Leistungen, die Gott in uns wirkt, gelegen sei, lehrte Luther, daß das Heil an die reine Lehre und das Wort der h. Schrift, bezw. an den Glauben des Menschen, welcher dies Wort für wahr hält und das Verdienst Christi sich zu eigen macht, geknüpft ist.

Wie gegen die Heilsmittel und Leiftungen verhielt sich die beutsche Mystik auch gegen die Betonung jener dogmatischen Lehren, welche die Scholastik ausgebildet hatte, ablehnend. Für sie stand das Leben, besonders das Gemeindele ben, das auf der religiösen Grundlage der Lehre Christi ausgebaut ist, weit über dem Glauben an die Formeln, welche die Dogmatik über die Natur Christi, über seinen stellvertretenden Tod, die Dreieinigkeit und andere Lehrpunkte sestgestellt hatte. Nicht als ob sie selben ignorirt hätte, sie wollte nur nicht den Schwerpunkt des Glaubens und des Christenthums in dieselben verlegt sehen.

<sup>1)</sup> Köstlin, Luthers Theologie in ihrer gesch. Entwicklung Stuttg. 1863 I, 145, dem ich dies fast wörtlich entnehme.

Nachdem Luther das Wort der h. Schrift und die gläubige Erfassung dessen, was er als den wesentlichen Inhalt dieses Worts oder als die reine Lehre erkannte, in den Mittelpunkt seiner Theologie gerückt hatte, erhielt die letztere für das ganze System der neuen Kirche eine hervorragende, ja eine Alles beherrschende Bedeutung. Luther selbst hat dies oft und nachs drücklich ausgesprochen und gerade denjenigen seiner Gegner gegenüber, welche mehr das Leben als die Lehre betonten und die Bindung des Heilserwerbs an bestimmte Dogmen und Lehren nicht billigen konnten, seinen Standpunkt mit voller Entschiedens heit vertheidigt und zur Gestung gebracht.

So sagt er einmal: "Es taugt gar nicht, daß man Lehre und Leben mit einander vergleichen will, denn an einem Buchstaben, ja an einem Titel der Schrift ist mehr und größeres gelegen, denn an Himmel und Erden. Darum können wirs nicht leiden, daß man sie auch in dem allergeringsten verrücken wolle. Was aber betrifft die Gebrechen und Fehler am Leben, da können wir wohl zu gut halten und übersehen, denn wir sind auch Menschen, so täglich straucheln und sündigen." Sin andermal schreibt er: "Böse Lehre ist das größte Uebel auf Erden, das die Seelen mit Hausen zur Hölle führt".-1)

"Das Leben mag wohl unrein, sündlich und gebrechlich sein, aber die Lehre muß rein, sauter und beständig sein". "Halt nur den Glauben rein, ob du gleich die Liebe nicht kannst vollkommen halten und haben". 2) "In der ganzen Schrift ist keine größere Warnung, denn daß man sich hüte vor falscher Lehre; denn Gott kann Alles für gut halten, wie wir (auch) straucheln, allein daß wir bleiben bei dem reinen sauteren Wort Gottes".

<sup>1)</sup> S. Rurze Sprüche aus Dr. Martin Luthers Schriften. Gütersloh, Bertelsmann. 1880 S. 298.

<sup>2)</sup> Rurze Spriiche a. D. S. 174.

Es gelang, diese Auffassung über die Bedeutung der reinen Lehre für das Seelenheil innerhalb der neuen Kirche zur allgemeinen Gültigkeit zu bringen, aber es gelang nicht, ein allgemeines Einverständniß darüber zu erzielen, welches die reine Lehre sei. Die Anhänger Luthers waren ebenso sest gebracht habe, wie die Schüler Calvins und Zwinglis glaubten, daß das Licht des Evangeliums in der Schweiz aufgegangen sei. Alle diese Reformatoren aber waren überzeugt, daß ein großer Theil jener Lehrbegriffe, welche die Scholastis sein Mittelalter als richtige Darstellung der objektiven Heilsthatsachen bezeichnete, einen unauslöslichen Bestandtheil der reinen Lehre darstellten.

Aus dem Glaubensbekenntniß, welches unter den Namen der Schwadacher Artikel bekannt geworden ist (1529) lernen wir die Lehren kennen, welche Luther und Melanchthon als das Wesentliche der reinen Lehre betrachteten, nämlich 1) die Lehre von der Trinität, 2) die Lehre von der Gottheit Christi, 3) die Lehre von Christi Gottmenschheit und der Heißbestimmung seines Todes, 4) die Lehre von der Erbsünde, 5) die Lehre von der Unsreiheit des Willens und endlich 6) die Lehre von der Gesrechtigkeit aus dem Glauben. Diejenigen, welche diese Artikel glauben, sind (wie es dort heißt) "die Gläubigen an Christo" und diese bilden die "h. christliche Kirche."

Mit und durch diese Auffassung erhielt sowohl die Thätigsteit der Männer, die die Glaubens-Artifel wissenschaftlich aussgestalteten und fortpflanzten, nämlich der Schriftgelehrten und Dogmatiker, wie die Wirksamkeit derer, die sie der Gemeinde vermittelten, nämlich der Prediger, eine ganz außerordentlich gesteigerte Bedeutung in der Kirche. Wenn man hinzunimmt, daß Luther jede Gelegenheit wahrnahm, um die Wichtigkeit des Amts des Worts für die Bermittlung des Seelenheils und die Heils-wirkungen der Predigt hervorzuheben, so begreift man es, wie

es tam, daß die Gottesgelehrten des 16. und 17. Fahrh. ihre gange geistige Rraft in den Rämpfen um die Reinheit der Lehre, b. h. um dogmatische Definitionen, erschöpften und daß die Laien der Ueberzeugung waren, der fleifige Besuch der Predigten und der öftere Gebrauch der Sacramente feien neben der gläubigen Erfassung des Berdienstes Christi die ausreichenden Mittel, um der Seligkeit gewiß zu werden. Da der Glaube aus dem Gehör des äußerlichen Wortes, d. h. aus der Predigt, kam, und der Glaube die Seligkeit bewirkte, so hatte der Geiftliche seine Pflicht gethan, wenn er das Evangelium, d. h. vornehmlich ben troftreichen Inhalt des Evangeliums von dem ftellvertretenden Leiden Chrifti und der Rechtfertigung allein durch den Glauben, fleißig prediate, die meiften Laien aber glaubten ihrer Schuldigfeit genügt zu haben, wenn sie die Kirche fleißig besuchten. Gine Erschlaffung des Eifers in der eigentlichen Seelsorge war vielfach bei den Predigern zu beobachten und eine Herabstimmung der Energie in der Erfüllung sittlicher Pflichten war bei ben Laien die naturgemäße Folge.

Schon die Zeitgenossen haben die Bemerkung gemacht, daß in der neuen Kirche die reine Lehre zu einem Gnadenmittel und der Glaube daran zu einem guten Werke oder einer Leiftung wurde, welche im Prinzip den Heilsmitteln und den guten Werken, welche die römische Kirche besaß und forderte, doch ungemein verswandt waren. Wenn schon dies den Vertretern der älteren Evangelischen anstößig war, so mußte der Gebrauch, den man von dem Sacrament des Altars zu machen ansing, noch mehr ihr Wißsallen erregen. Die Jdee, daß man im Abendmahl "eine Versicherung des Gewissens und Vergebung der Sünden" empfange, welche von den lutherischen Predigern stets von Neuem eingeschärft wurde, hatte in der kirchlichen Uebung vielsach schlimme Folgen. In der Erinnerung an Luthers Ausspruch, wonach Christus all sein Verdienst in das Sacrament gelegt habe, daß man ihn da

holen, haben und sagen könne: Hier hab ich dich, bilbete sich bald die Ueberzeugung, daß man Alles mit dem gläubigen Genuß des Nachtmahls sühnen könne. Ein evangelisch gesinnter Beitgenosse, der dies beobachtete, machte die Bemerkung, daß man dadurch einen neuen Ablaß aufgerichtet habe. "So richtet und förbert man, sagt Schwenkfeld, wiederum einen schweren Absfall vom Wort aufs Zeichen, vom Glauben aufs Werk, vom Innerlichen aufs Neußerliche, welches die Früchte, das solgende Leben und sleischliche Sicherheit solcher Menschen wohl aussweiset.""

Für die Reformatoren lag die Erwägung, daß das apostolische Zeitalter jene Lehrbegriffe der mittelasterlichen Scholastik, in denen sie das Wesentliche der reinen Lehre fanden, nicht gekannt hatte, fern; vielmehr pflegten sie zu betonen, daß sie sich in diesen Punkten mit der römischen Kirche eins wüßten, und darin mit ihr einig bleiben wollten.

Es läßt sich beobachten, daß unter den älteren Evangelischen (beren Theologie als Ergänzung der deutschen Mystit an allen den Stellen herangezogen werden muß, wo die letztere die Absgabe eines Urtheils zu vermeiden pflegte) eine Auffassung von dem Canon der h. Bücher und von der Stellung der Schrift überhaupt vorwaltet, welche der Lehre des apostolischen Zeitsalters näher verwandt ist als der Dogmatif der römischen Kirche.

Nachdem ich mich an anderer Stelle über diese Frage näher ausgesprochen habe, 2) will ich hier nur bemerken, daß sie den Begriff der Inspiration, wie die römische Kirche ihn faßte, nicht

<sup>1)</sup> S. Döllinger, Die Reformation I, 262.

<sup>2)</sup> Keller, Die Reformation u. s. w. 1885 S. 43 ff. — Ders., Die Waldenser, xc. 1886 S. 73 ff., S. 143 f.

anerkannt haben. Sie waren offenbar der Ueberzeugung, daß dieser Begriff sich nur mit Hülfe des Dogmas von der göttslichen Autorität der Kirche und des römischen Begriffs der Tradition einwandsfrei begründen lasse und da sie beides bestritten, so mußten sie eine selbständige Auffassung darüber aufstellen, und diese Auffassung steht, wie gesagt, derzenigen des apostolischen Zeitalters nahe, indem sie in der Betonung der Herrenworte gipselt.

Dem gegenüber war Luther frühzeitig zu einer anderen Ueberzeugung gekommen. Er bestritt die Behauptung ber "Bapiften", die fagten, daß das Ansehen des Canons mit dem Ansehen der Kirche zusammenhänge und stellte als neue Norm ben Sat hin: "Der Grund des Glaubens an das Evangelium ift für jeden Einzelnen allein der, daß es Gottes Wort ist und daß er inwendig befindet, daß es Wahrheit ift, obichon ein Engel vom Himmel und alle Welt dawider predigte."1) Es ift gewiß, daß dieser Grundsat es war, welchen Luther selbst in seiner Beurtheilung der einzelnen Bücher der h. Schrift als Richtschnur festgehalten hat. Schon in dem im August 1519 veröffentlichten Resolutionen zu den Leipziger Thesen findet sich eine Stelle, aus welcher flar hervorgeht, daß er in der Lehre des Paulus den wesentlichen Inhalt des ganzen Chriftenthums erfannte und daß er die paulinischen Bücher zum Magstab machte, an welcher er die Echtheit anderer biblischer Bücher messen wollte.2)

<sup>1)</sup> So wörtlich bei Köstlin, Luthers Theologie u. f. w. 1863 II, 252 unter Berusung auf zahlreiche Aussprüche Luthers. "Wir haben hier bei Luther (sagt Köstlin II, 255) mit aller Bestimmtheit die Lehre vom testimonium spiritus sancti und von der sides divina." — In manchen Fällen (sagt Köstlin S. 253) "sehen wir hier auch ihn selber auf das Alter des Glaubens und auf die Uebereinstimmung der Kirche verweisen; so bei der Lehre von der Kindertause, vom Abendmahl."

<sup>2)</sup> Quod autem Jacobi Apostoli Epistola inducitur: ,fides sine operibus mortua est' — primum stilus Epistolae illius longe est infra Aposto-

Luther betonte auf das entschiedenste, daß zwischen Jacobus und Paulus ein erheblicher Unterschied bestehe und hiervon ausgehend erklärte er Paulus als die Richtschnur für die Entscheidung der Frage, wie solche Lehrunterschiede in der Bibel ausgeglichen werden müßten.

In der Empfindung, daß nach der Beseitigung der Lehr= autorität der römischen Kirche ein sester Maßstab und eine Norm für die Auslegung der Bibel und die Ausgleichung von Wider= sprüchen gesunden werden müsse, ging der Resormator klaren und sesten Schrittes auf der schon 1519 begonnenen Bahn vor= wärts und allmählich trat der paulinische Lehrthpus in den Mittelpunkt seiner Theologie. 2)

Am Schluß der Borrede zur ersten Ausgabe des Neuen Testaments (1522) sindet sich ein Abschnitt, der die Uebersschrift trägt: 3)

Welches die rechten und edelsten Bücher des neuen Testaments sind.

Darin heißt es unter Anderem: "Johannis Evangelium und Sanct Paulus Spifteln, sonderlich die zu den Kömern und Sanct Petrus erste Spistel, (sind) der rechte Kern und Mark unter allen Büchern."— Denn in diesen sindest du nicht viel Werke und Wunder-

licam majestatem, nec cum Paulino ullo modo comparandus: deinde de fide viva loquitur Paulus: nam fides mortua non est fides, sed opinio. 25 fcher, III, p. 772 ff.

<sup>1)</sup> Sehr wichtig für die Kenntniß von Luthers frühesten Auffassungen über Paulus ist Carlstadts Schrift: Libellus de canonicis scripturis. 1520. C. kann sich schon damals nicht ganz mit Luther einverstanden erklären und sagt mit Bezug auf Luther: Item rursus male infertur: "Sunt quaedam in ea (scil. in Epistola ad Hebraeos), quae Paulo alibi repugnare in speciem putantur; ergo illico sunt exterenda". Bgl. C. F. Zäger, Carlstadt 1856 S. 98.

<sup>2)</sup> So nach Köftlin, Luthers Theologie u. f. w. II, 269.

<sup>3)</sup> Hier nach der December-Ausgabe. (Cremplar d. Agl. Bibl. zu Münster.) Retter, Staupis.

thaten Chrifti beschrieben, du sindest aber gar meisterlich ausgestrichen, wie der Glaube an Christum Sünde, Tod und Hölle überwindet und das Leben, Gerechtigkeit und Seligkeit giebt, welches die rechte Art ist des Evangelii, wie du gehört hast." — "Summa, Sanct Johannis Evangeli und seine erste Epistel, Sanct Paulus Episteln, sonderlich die zu den Kömern, Galatern, Ephesern und Sanct Peters erste Epistel, das sind die Bücher, die dir Christum zeigen und Alles lehren, das dir zu wissen noth und selig ist, ob du schon kein ander Buch und Lehre nimmer sähest noch hörest. Darum ist Sanct Jacobs Epistel eine rechte stroherne Epistel gegen sie, denn sie doch kein evangelisch Art an ihr hat."

Die Stelle, an welcher diese Worte standen, gaben ihnen ein besonderes Gewicht und es lägt sich beobachten, daß sie, ähnlich wie die Uebersetzung des Neuen Teftamentes felbst, zu einem außerordentlichen Ansehen in der neuen Rirche gelangten. "Das ift ber rechte Brufftein, fagt Luther an anderer Stelle, alle Bucher zu tadeln, wenn man fieht, ob fie Chriftum treiben oder nicht; - was Chriftum nicht lehrt, das ist noch nicht apostolisch, wenns gleich St. Petrus ober Paulus predigte: wiederum, was Chriftum predigt, das ware apostolisch, wenns gleich Judas, Hannas u. f. w. thate." Das Rennzeichen beffen. "was Chriftum treibet", erblickte er, wie er felbst erläuternd bemerkt, darin, ob eine Schrift von Chrifti Tod und stellvertretendem Leiden, bezw. von der Genugthuung, die er für unsere Sünden geleiftet hat, fraftig Zeugniß giebt ober nicht. 1) Dies find nach ihm die "rechtschaffenen edelften Bücher", nach welchen die andern "sich müffen richten laffen."

Von diesen Gesichtspunkten aus hat er den Jacobusbrief nicht bloß in den ersten Jahren seiner Wirksamkeit, sondern dauernd

<sup>1)</sup> Röstlin, Luthers Theologie II, 256.

von einem Apostel versaßt und sein Inhalt sei der reinen Lehre nicht ganz gemäß. Ja, im lateinischen Commentar zur Genesis erlaubt er sich gegen die Aeußerungen des Jacobus in Betreff der Rechtsertigungslehre die Bemerkung: male concludit Jacobus; Jacobus delirat. 1) Aehnliche Gründe brachte er gegen andere Bücher, z. B. gegen die Apokalppse und den Hebräerbrief vor, die er ebenfalls nicht gern in seinem Canon haben wollte.

In Bezug auf die Lehre vom Verhältniß des Neuen Testaments zum Alten blieb Luther der Dogmatik der römischen Nirche treu. Er sagte und lehrte, daß das Alte und Neue Testament ein Ganzes bilden und daß sie ihrem Inhalte nach gleichwerthig sind. Auf jenes, schreibt er, verweisen uns Christus selbst und seine Apostel, um darauf dieses zu gründen. Auther ist stets bemüht, die Heilswahrheiten schon im Alten Testament überall in möglichster Bestimmtheit nachzuweisen. In den alttestamentlichen Geschichten wird uns nach Luther Gottes Gnade und Gericht in Exempeln dargelegt. Die Bücher Mose aber stehen allen anderen Büchern an Werth voran. "Moses ist der Quell und Vater aller Propheten und heiligen Bücher."<sup>2</sup>)

Luther selbst hat in seinen Tischgesprächen gelegentlich geäußert, daß die Waldenser von dem Glauben und den Werken "geschickter reden denn die Papisten"<sup>3</sup>) und zugegeben, daß nach deren Lehre die Menschen "durch den Glauben und die Gnade selig werden."<sup>4</sup>) Sie stimmten hierin mit der Lehre des Staupit, die wir kennen gelernt haben, durchaus überein.

<sup>1)</sup> So nach Köstlin a. D. II, 257.

<sup>2)</sup> Köstlin, Luthers Theologie u. f. w. II, 258 f.

<sup>3)</sup> Cordatus, Tagebuch über Dr. M. Luther, hrsg. v. Wrampelmeyer 1885 S. 314 Nr. 1197.

<sup>4)</sup> Corbatus, Tagebuch a. D. S. 285 (Nr. 1099).

Allein bei der Auffassung des Staupit ift Luther späterhin nicht stehen geblieben; vielmehr bildete er eine Lehre von der Rechtsertigung aus, die nicht nur von derzenigen der römischen Kirche, sondern auch von der seines alten Lehrers und Freundes verschieden war, und die in der That als die freieste Schöpfung seines Geistes zu betrachten ist. 1) Luther selbst war sich dessen auch klar bewußt; im J. 1524 sagt er: "Ich weiß Niemanden, der davon (nämlich von der Rechtsertigung) hat recht urtheilen können außer den Aposteln, die dazu erwählt waren, daß sie solches rein sollten lehren und der Lehre einen Grund setzen. Was es sonst von Büchern giebt, darin ist es nicht zu sinden" u. s. w. 2)

Es war bisher in der deutschen Theologie allgemein anerstannt gewesen, daß Christus neben seinem Erlösungszweck zusgleich deßhalb in die Welt gekommen sei, um ein höheres und reineres Sittengesetz als es die Welt bisher gekannt hatte, zu predigen und zu lehren. Im Gegensatz hierzu war Luther der Ueberzeugung, daß diese Auffassung falsch sei. Er sagt: "Lerne aus St. Paulo, daß das Evangesium lehret von Christo, daß er gekommen sei nicht darum, daß er ein neu Gessetz gebe, sondern daß er sich selbst zum Opfer gebe für die

<sup>1)</sup> Sicherlich hat Luther seine Lehre von der Rechtsertigung frei geschaffen. Indessen ist es doch merkwürdig, daß ein Mann wie Joh. von Goch († 1475), der, wie man weiß, den Ketzern sehr nah stand, in seiner Schrift De quattuor erroribus circa legem evangelicam exortis et de votis et religionibus facticiis dialogus (abgedruckt bei Walchii, Monin. med. aevi fasc. IV p. 73 ff.) sagt (p. 84): Secundum genus errorum est illorum, qui persectionem christianae vitae ita in sola fide constituerunt et opera sidei sibi necessaria non crediderunt, ita ut credentes in Christo et bonum sidei habentes omnia sibi alia licere arbitrati sunt. Goch kannte also Männer, welche eine Bollendung "alsein durch den Glauben" sehrten. Eine Monographie über Joh. v. Goch wäre sehr wünschenswerth und wichtig. Corn. Graphens hat Einzelnes im J. 1521 drucken sassen

<sup>2)</sup> Luthers Werke, ed. Walch. IX, 492 ff.

Sünden ber gangen Belt." An einer anderen Stelle fpricht er daffelbe folgendermaßen aus: "Darum er (Chriftus) fürnehmlich auf Erden kommen ift, (nicht) daß er das Geset lehren sollt, sondern daß ers erfüllete; daß er es auch mitunter lehrt, geschieht außerhalb seinem Umt, zufälligerweise." Nach Luthers Ansicht hat Chriftus das Sittengesetz statt unser erfüllt und diese von ihm geleiftete Erfüllung wird uns unter gewiffen Bedingungen so zugerechnet, als ob wir sie perfonlich vollbracht hätten; diese Bedingungen find erfüllt, wenn wir Chriftus, d. h. die Lehre von Chrifti Person und Werk, wie die Rirche fie vorträgt, und fein Berdienft im Glauben ergreifen. In diesem Sinn sagt er: "Wir befiniren: Derjenige ist ein Chrift, nicht wer feine Gunbe hat ober fein Schuldbemußtfein hegt, sondern derjenige, welchem die Gunde von Gott megen seines Glaubens an Chriftus nicht zugerechnet wird." Und an einer anderen Stelle: "So du an Chriftum glaubst, sein Wort gern borft und mit Glauben annimmft, fo bift du ein rechter Chrift und hindert Dich barinnen Deine Gunde gar nichts." 1)

Bereits im J. 1522 stand die Auffassung von der Rechtsfertigung für ihn im Ganzen sest und er war angelegentlich bemüht, sie unter das Bolk zu bringen. Daher benutzte er auch seine Uebersetzung des Neuen Testaments vom September 1522, um in Gestalt einer Borrede den Bibellesern seine Theorie einzuprägen. "Das Evangelium, sagt er dort wörtlich, fordert eigentlich nicht unsere Werke, daß wir damit fromm und selig werden, ja es verdammt solche Werke, sondern es sordert nur Glauben an Christo, daß er selbst für uns Sünde, Tod und Hölle überwunden hat". Dieses Ueberwinden (heißt es an

<sup>1)</sup> Kurze Sprüche aus Dr. M. Luthers Schriften. Gittersloh, Bertelsmann. S. 202.

berselben Stelle) mögen wir annehmen als hätten wir es selbst gethan, d. h. als hätten wir selbst die Sünde überwunden. "Daher kommts auch, fährt er fort, daß einem Gläubigen kein Geset gegeben ist, wie Sanct Paulus sagt 1. Timoth. 1, darum daß er durch den Glauben gerecht, lebendig und selig ist."

Es ift oben nachgewiesen worden, daß ein Angelpunkt der Theologie der Gottesfreunde in dem Begriff der Gelassenheit lag, d. h. in der Ergebung und Freudigkeit, den Willen Gottes zu leiden; in dieser Gelassenheit, nicht aber (wie eine verfälschte Mustik es that) in Entzückungen, Gesichten und Offenbarungen, suchte und fand sie die Reime des göttlichen Lebens, die Anfänge der Wiedergeburt und die Hoffnung auf Gottes Erbarmen durch Jesus Christus. An die Stelle der Gelassenheit trat nun in der neuen Kirche die Jdee von der Rechtsertigung wie Luther sie faßte. Der Glaube in diesem Sinn ist die durch einen übernatürlichen geistigen Vorgang, der demjenigen des menschlichen Denkens völlig ungleich ist, herbeigeführte Gewißheit, daß der Opfertod Christi auch für unsere Sünden erfolgt ist — ein Vorgang, oder vielmehr eine Offenbarung, die die absolute Gewißheit des Seelenheils zur Folge hat.

Für Luther bestand die große Aufgabe der Religion Christi darin, dem Menschen die trostvolle Sicherheit zu gewähren, daß ihm seine Sünden nicht angerechnet werden. Auf diesen Gesichtspunkt wurde von ihm alles Andere bezogen.

Wir haben oben gesehen, daß die ersten Zweisel Luthers an der Wahrheit der kirchlichen Lehre von Ansechtungen über die Frage ausgingen, wie man des persönlichen Heils gewiß werden könne. Um diesen Zweiseln zu begegnen, bildete er die Lehre aus, wie wir sie eben kennen gelernt haben. Man hätte nun denken sollen, daß die neue Ueberzeugung, welche er mit so viel Zuversicht verkündete, seinen Ansechtungen ein für allemal ein Ziel gesetzt hätte. Dem war aber nicht so. So sagt

er einmal in Bezug auf seine Rechtfertigungssehre: "Wir lassen uns wohl dünken, wenn wir hören predigen, wir verstehens, aber es sehlet weit; allein der h. Geist kann diese Runft. Dem Manne Christo hats auch gesehlt am Delberge, daß ihn ein Engel mußte trösten; der (Christus) war doch ein Doktor vom Himmel und der h. Geist war in Gestalt einer Taube auf ihm gesessen; dennoch ward er durch den Engel gestärkt. Ich hätte auch wohl gemeint, ich könnte es, weil ich so lange und soviel davon geschrieben habe, aber wahrlich, wenn es ans Treffen geht, so sehe ich wohl, daß mirs weit, weit fehlet."

Luther hatte einst an Staupit geschrieben, baf ihn bie Drohungen seiner Gegner nicht schreckten. "Ich leide wie bu weißt, unvergleichlich Schlimmeres, was mich nöthigt, jene zeitlichen und augenblicklichen Blite leicht zu nehmen."2) Zu diesen Worten bemerkt Jul. Röftlin: "Er meinte hiermit ohne Zweifel persönliche, innere, wohl mit leiblichen Affectionen zusammenhängende Leiden und Anfechtungen, wie fie bei ihm dem Staupit schon von früher ber bekannt waren und wie fie später noch oft mit neuer Seftigkeit über ihn tamen. Es waren, wie wir näher wieder bei diesen späteren Borgangen sehen werden, Unfechtungen, bei welchen ihm immer noch wie früher um fein perfonliches Beil im Gedanken an die verborgenen Tiefen des göttlichen Willens bange murbe, während ihm der Weg, auf dem Gottes Gnade jur Seligkeit führe, jett an sich klar und gewiß war; es fragte sich für ihn, ob er denn auch persönlich den erforderlichen Glauben oder bas Bertrauen zu dieser Enade habe und haben könne -, ob er von Gott erwählt sei u. s. w."3)

<sup>1)</sup> Tischreben, Walchsche Ausg. XXIII, 654. 655.

<sup>2)</sup> be Wette I, 137.

<sup>3)</sup> Röftlin, Luthers Leben I, 210 f.

In diesen Thatsachen liegt der Beweiß, daß der Gesichtspunkt, der für ihn bei der Fassung und Formulirung seiner Lehre maßgebend war, nämlich die Tröstung des Gewissens und die Bermeidung von Ansechtungen, bei ihm selbst die Wirkungen, die er erhofste, nicht erzielte. Luther blieb dauernd darüber im Unklaren, ob er seines persönlichen Heils gewiß sei ober nicht.

Es lag in der Natur der Verhältnisse, daß bei dieser Auffassenng vom Wesen des Christenthums für die Joee der Nachsolge Christi kein rechter Kaum war; ja Luther schätte die Theologie, welche diese Joee betonte, gering, indem er im J. 1522 sagte: "Carlstadts Theologie ist nicht höher kommen, denn daß sie lehret, wie wir Christo nach sollen solgen." Die lleberzengung, daß das Evangelium Christi nicht bloß die frohe Botschaft von der Erlösung und Gnade Gottes, sondern auch ein Gesetzei, das uns zur Nachsolge, d. h. zur Selbsterneuerung und Wiedergeburt verpflichtet, theilte Luther nicht und konnte sie nicht theilen, weil nach seiner Ansicht der Mensch gänzlich verderbt und zum Wollen des Guten gänzlich außer Stande ist. Die Erfüllung der göttlichen Gebote, lehrt Luther, ist sür den Menschen ganz unmöglich und das Gesetz ist nicht gegeben, damit wir es halten, sondern damit es uns unsere Sünden anzeigt.

Und eben hierin, in Luthers Auffassung von dem Zuftand bes natürlichen Menschen, lag vielleicht einer der vornehmsten Gründe für seine Trennung von Staupitz und den Staupitzianern. Nach Luther sind in dem natürlichen Menschen schlechterdings alle Reime des Guten zerstört, und auch kein Punkt der Ansknüpfung, kein Funke sittlicher Kraft ist übrig geblieben. Mitsbestimmend für diese Auffassung war für Luther die Lehre von der Erbsünde, wie er sie faßte. "Die Person, Natur und

ganzes Wesen", sagt er, "ist in uns durch Adams Fall verberbt." "Das ganze menschliche Geschlecht ist deßhalb, wie herrlich auch seine Weisheit oder Gerechtigkeit vor den Menschen leuchtet, doch nichts anderes, denn ein verderbter und versstuckter Alumpen.") "Ich sage, schreibt er ein anderes Wal, daß die geistlichen Kräfte nicht allein verderbt, sondern auch durch die Sünde ganz und gar vertisgt seien, beide in Menschen und Teuseln, also daß da nichts Anderes ist, denn ein verderbter Verstand und ein solcher Wille, der Gott allerding seind und wider ist, der auf nichts Anderes denkt und trachtet, denn nur allein auf das, so Gott entgegen und wider ist."

Man sieht schon aus solchen Aeußerungen, daß diese Theorie von der absoluten Verderbtheit der menschlichen Natur sich in ihren Folgerungen auch auf zwei überaus wichtige weitere Fragen, nämlich auf die Fragen nach dem natürlichen Erkennt=nißvermögen und nach der Willensfreiheit erstreckte, und deren Lösung in einer ganz bestimmten Richtung sestlegte.

In Bezug auf die Erkenntnißquellen der religiösen Wahrheit hatte Luther in der Zeit von 1517—1521 die im religiösen Gefühl und Gewissen sich kundgebende und auf der Heiligung des Willens beruhende innere Erleuchtung neben der h. Schrift in Uebereinstimmung mit der Mystik und mit der Glaubenssehre der älteren Evangelischen zur Geltung gebracht. 2)

Einige Jahre später war er darüber zu ganz anderen Ansschauungen gelangt; 3) auch hier trat an die Stelle der in der Mystik enthaltenen Idee eine freie Neuschöpfung seines Geistes und er erskärte das menschliche Denkvermögen für alle höhere Wahrheit

<sup>1)</sup> Kurze Sprüche aus Dr. M. Luthers Schriften. Gütersloh, Bertelsmann 1880 S. 90.

<sup>2)</sup> Näheres bei Reller, Die Reformation u. f. w. 1885 S. 358.

<sup>3)</sup> S. darüber Köstlin, Luthers Theologie u. s. w. II, 290.

schlechthin blind, so daß in geistlichen Dinge jeder eigne Gedanke des menschlichen Geistes ein Jrrthum ist. "Alles was in unserem Willen ist, sagt er, das ist böse, und Alles, was in unserm Berstande ist, das ist nur eitel Blindheit und Jrrthum. Darum hat der Mensch zu göttlichen Sachen nichts Anderes, denn eitel Finstersniß, Jrrthum, Bosheit, verkehrten, bösen Willen und Undersstand.")

Die Umbildung dieser Auffassung fällt zeitlich genau zussammen mit der entschiedenen Geltendmachung seiner Auffassung über die Willensfreiheit und in der Schrift, worin er den Nachweis zu erbringen sucht, daß der Mensch einen "knechstischen Willen" habe (1524), bringt er zum ersten Mal eine aussührliche Darlegung der Gründe, weßhalb die Vernunft in göttlichen Dingen nicht mitsprechen könne. Luther gestand ein, daß das Gesühl der persönlichen Verantwortlichseit, welches unsleugdar bei allen Menschen vorhanden ist, für die gewöhnliche Vernunft auf eine gewisse Freiheit hindeutet, er beseitigt diesen Einwand aber mit der Erklärung, daß man die Vernunft übershaupt in geistlichen Dingen nicht befragen dürse, denn sie ist "eine geborene Närrin, gottlos und gotteslästerlich."

Es ist gewiß, daß in der Frage der Willensfreiheit versichiedene Auffassungen möglich sind, es ist aber nicht minder sicher, daß die Entscheidung in dem einen oder dem anderen Sinn stets ein Gegenstand des Glaubens, nicht aber des Wissens, sein und bleiben wird.

Ich finde, daß Staupitz und die älteren evangelischen Parteien an der Idee der Freiheit (aber nicht im pelagianischen Sinn) stets festgehalten haben. Allerdings sagten sie, daß das Gute, was wir wollen und thun, durch Gott in uns gewirkt wird und daß wir in diesem Sinn keinen eignen oder freien Willen be-

<sup>1)</sup> Luthers Berte, Wittenberger Ausgabe 1539, I, 100.

sitzen, indessen lehrten sie gleichzeitig, daß hinsichtlich des Ablassens vom Bösen, welches sie als die Voraussetzung des Wirkens Gottes faßten, eine Mitwirkung unseres eignen Willens eintrete. Ich glaube, daß sich viele Gründe anführen lassen, welche für diese Ueberzeugung sprechen.

Wie dem indeffen auch sein mag, so fteht boch feft, bag Luther die entgegengesette Unficht mit Entschiedenheit vertheidigt hat und daß dabei für ihn namentlich seine Auffassung von der Erbfünde stark ins Gewicht fiel. Nach Luther hat Gott bereits den Fall Adams verordnet und wie die erste bose That des Menschen durch Gottes Rathschluß erfolgt ift, so geschieht im ganzen Verlaufe der menschlichen Entwicklung Alles, das Gute wie das Bose, mit einer von Gott verhängten Rothwendigfeit. "Nicht bloß mit Bezug auf die herrschende Sünde, sagt Jul. Röftlin, erklärt Luther die Menschen für unfrei, sondern er zieht biblische Worte bei, wornach aus dem allgemeinen Berhältniß zu Gott ihre Unfreiheit folge. — Wie könne nun ber Mensch zum Guten sich bereiten, da es nicht einmal in seiner Macht sei, seine bosen Wege einzuschlagen? 1); benn auch bie bofen Bege regiert Gott in den Gottlofen. - Siermit ift Luther bereits zu Aussagen fortgeschritten, welche offenbar ben freien Willen überhaupt, auch abgesehen von der Sünde, aufheben."2)

"Gott, sagt Luther, der uns nach der Art seiner allmächstigen Wirkung treibt, kann da nichts anderes thun, denn daß er durch das böse Rüftzeug Böses wirke, wie wohl er das Böse nach seiner Majestät wohl braucht zu seiner Ehre und zu unserm Heil. Dieweil Gott Alles in Allen regiert, wirkt und schafft,

<sup>1) &</sup>quot;Der Mensch muß von Nöthen Boses thun, sagt Luther, und der Sünde eigen und Knecht sein". Walch XVIII, S. 2283.

<sup>2)</sup> Jul. Köftlin, Luthers Theologie in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Stuttg. 1863 I, 380 f.

so muß er je auch von Noth wirken und schaffen im Satan und ben gottlosen Menschen." — "Aber, fährt er fort, Gott thut darum nichts Böses, wiewohl er Böses durch Böse wirkt, denn dieweil er gut ist, kann er nichts Böses thun.")

Luther verkannte nicht, daß bei dieser Auffassung gewisse Schwierigkeiten entstehen.

Er spricht sich darüber folgendermaßen aus: "Ich weiß wohl, was so hoch ärgert und woran sich ftößt dieselbe gemeine, natürliche, menschliche Vernunft, nämlich baran, daß Gott aus Willen und lauter aus Willen die Menschen verläßt und verftockt, gleich als habe er Luft an ihrem ewigen Verderben fo er boch fo hoch und reich läßt rühmen seine Bute, Gnabe und Barmherzigkeit."2) Ferner schreibt er: "Ich sage, Gott hat verboten die Sünde und will derselben nicht. Dieser Wille ift uns geoffenbart und noth zu wiffen. Wie aber Gott bie Sünde verhängt oder will, das sollen wir nicht wiffen, denn er hat's uns nicht geoffenbart."3) Indem Gott die Gunde verhängt oder will, gehen eben durch diesen Willen viele Millionen Menschen in den Tod und in das ewige Verderben. Wie reimt sich dies mit den Aussprüchen Gottes in der h. Schrift, wo es heißt: Ich will nicht den Tod des Gottlosen, sondern daß er sich bekehre von seinem Wesen und lebe (Ezech. 33, 11) und: Gott will, daß alle Menschen gerettet werden (1. Tim. 2, 4)? 4)

Um diesen Widerspruch auszugleichen ftellt Luther die für sein ganzes Spstem wichtige Unterscheidung auf zwischen dem heimlichen und dem offenbaren oder geoffenbarten Willen

<sup>1)</sup> S. die Uebersetzung der Schrift De servo arbitrio bei Wasch, Luthers Werke XVIII, 2286 f.

<sup>2)</sup> De servo arbitrio a. a. D.

<sup>3)</sup> de Wette III, 60. Brief an die Chriften zu Antwerpen.

<sup>4)</sup> Man beachte auch besonders bas herrenwort Matth. 23, 37.

Gottes. 1) Nach dieser Lehre bietet Gott zwar öffentlich seine Barmherzigkeit Jedermann an und läßt alle Menschen durch die h. Schrift zu sich rusen, aber heimlich ist es sein Wille, daß nur wenige zu ihm kommen und viele in das ewige Verderben gehen. "Wie das zugehet", sagt er, "laß du Gott besohlen sein." "Ein Anecht soll nicht wissen seines Herrn Heimlichkeit: viel weniger eine arme Creatur ihres Gottes Majestät Heimlichkeit erforschen und wissen wollen."

Hecht bemerkt hat 3), eine ernste Bedrohung der Verläßlichkeit der Offenbarung selbst. Denn wenn in diesem Fall der geoffensbarte Wille Gottes nicht sein wahrer Wille, sondern trügender Schein ist, ist er denn nicht vielleicht auch in anderen Fällen bloßer Schein?

Es ist gewiß, daß Luther bei der Mehrzahl seiner Lehren die Anschauungen Augustins auf seiner Seite zu haben überszeugt war, und daß sein System von ihm selbst wie von seinen Nachfolgern als die paulinisch=augustinische Theologie bezeichnet wurde und wird.

Ich lasse es dahin gestellt sein, ob Augustin wirklich mit Luther so nahe verwandt ist, wie er und seine Anhänger behaupsten, aber ich weiß, daß Augustin und die mittelalterliche Schoslastik keineswegs in jenem grundsätzlichen Widerspruch zu einsander stehen, wie man uns glauben machen will und wenn Luther zu Augustin zurückgekehrt ist, so ist er damit doch auch zugleich in die Pfade wieder eingelenkt, in welchen wir ihn als Mönch und Priester bis zu seinem 35. Lebensjahr mit seurigem Eiser wandeln sahen.

<sup>1)</sup> Bgl. darüber Köstlin, Luthers Theologie u. f. w. II, 54.

<sup>2)</sup> de Wette III, 64.

<sup>3)</sup> Dorner, Gesch. der protest. Theol., S. 207.

Es ist gewiß, daß Luther von der mittelalterlichen Scholaftik in viel stärkerem Mage beeinflugt worden ift, als viele derjenigen Gelehrten zugeben wollen, welche in und mit Luther die reine Glaubenslehre aufkommen seben. Schon die Betonung der Dogmatif an sich deutet auf die starke Anlehnung an die mittelalterliche Kirchenlehre bin; vor Allem aber traten bei der Ausbildung der kirchenpolitischen Theorien der neuen Rirche die Unschauungen der Scholaftit, die fest in Luthers Beifte hafteten, mit großer Stärke allmählich wieder in den Bordergrund. Was schon die Reitgenoffen bemerkt haben, daß Luther nach ber Beriode feines Rusammenwirkens mit Staupit bald wieder auf viele Borftellungen feiner früheren Lebenszeit zurückgriff, das haben neuere lutherische Geschichtsforscher ebenfalls beobachtet. In den kirchenpolitischen Dingen, fagt Jul. Röstlin, ift bei Luther mannigfaches Schwanken nicht zu verkennen. "Und zwar werden wir die Ursache hierfür nicht bloß in den Schwierigkeiten ju suchen haben, welche die gegebene Wirklichkeit auch der Durchführung der flarften und lebensvollften Ideen zu bereiten pflegt, sondern wir muffen anerkennen, daß er die Fragen, welche über bas Verhältniß der Obrigkeit zu den firchlichen Dingen sich erhoben, nicht so tief und selbständig, wie die über die Heilslehre und das innerfte Wesen der Rirche auf den Grund verfolgt hat, vielmehr hier durch überlieferte allgemeine Voraus= fegungen beeinflußt blieb."1)

Es ist nicht meine Absicht, an dieser Stelle eine Stizze bes gesammten kirchenpolitischen Systems, wie es sich in Luthers Geist entwickelte, zu geben, sondern ich habe lediglich die Punkte zu erwähnen, die im weiteren Verlauf der Bewegung die Trennung zwischen Luther und seinen früheren Freunden herbeissührten.

<sup>1)</sup> Köstlin a. a. D. II, 554.

Der erfte Schritt, welcher, nachdem er einmal geschehen war, die Wiederannäherung Luthers an das alte Suftem faft mit Nothwendigkeit nach sich zog, war der, daß er, wie bemerkt, die Lehre, d. h. die Dogmatik, von vorn herein zum Alles beherrschenden Mittelpunkte der Religion wie der Rirche machte. Es lag icon hierin eine gewisse Verwandtschaft mit der Auffassung der alten Rirche, nur daß Luther das gegebene Pringip nach der einen Seite noch mehr als jene betonte, nach der anderen wiederum einschränkte. Nicht sowohl die ganze Dogmatik nämlich war es bei Luther, als die besondere Lehre von der Recht= fertigung, welche er als ben Mittelpunkt ber Religion, ja bes ganzen Chriftenthums, hinftellte. Nicht einmal, sondern immer wieder hat Luther erklärt und behauptet, daß die ganze Kirche auf das Fundament dieser Lehre gebaut sein muffe und daß jede "Fälschung", d. h. jede Abweichung von der Fassung, wie er sie festgesett hatte, den Zerfall der ganzen Kirche nach sich ziehe. "Wenn diefer Artifel weg ift, fagt er, so ift die Rirche weg und fann feinem Brrthum widerftanden werden, weil außer diesem Artifel der h. Geift nicht bei uns sein will noch kann".

Luther maß und beurtheilte den Wahrheitsgehalt jeder Confession, abgesehen von ihrem sonstigen Inhalt, nach diesem Artikel; weil er in der römischen Kirche den schärfsten Gegensatzu su seiner Auffassung der Rechtfertigung fand, stand er nicht an, dieselbe in dem Augenblick, wo er sich ihr in anderen Auffassungen wieder erheblich näherte, als eine antichristliche Kirche zu bezeichnen und weil er in den älteren evangelischen Gemeinden wenigstens keine vollständige Uebereinstimmung mit seinem Rechtsertigungsbegriff erblickte, so zögerte er nicht, das Taseltuch zwischen sich und jenen zu zerschneiden.

Der Rampf, den er zur Durchsetzung dieses wichtigsten Artikels führte, nahm seine Aufmerksamkeit und seine Kraft so sehr in Anspruch, daß er in vielen anderen Fragen zu selbständiger Stellungnahme faum die Muße fand und sich ber Theorie und Praxis, die er vorfand, wieder anschloß.

Ruther hatte einst, als er seine erste Annäherung an die älteren Evangelischen vollzog, die Gewissensfreiheit vertheidigt. Im J. 1520 that er den Ausspruch: die Ketzer verbrennen ist gegen den Willen des h. Geistes. Aehnliche Bemerkungen hat er dann auch späterhin gelegentlich noch gemacht und es ist einssach falsch, wenn Martin Bucer und Andere dies späterhin haben leugnen wollen. Wher alsbald verließ Luther, wenigstens in der Praxis, seinen früheren Standpunkt und seit Ende 1525 hat er "wesentlich dieselbe Anschauung vorgestragen, von welcher auch die Gegenpartei ausging und welche in der ganzen herkömmlichen Theorie und Praxis herrschte". D

<sup>1)</sup> Bucer sagt (1535): "Dr. Luther und andere haben nie gelehrt, daß die Obrigkeiten nicht sollen falsche Lehre und Gottesdienst abthun nach rechter Ordnung, daß sie nämlich die Leute lassen zuwor durch das Wort, wie Mose, Josua, Ezechias und Josias gethau, genugsam berichten, und wo Jemand darüber troten wollte, daß sie alsdann erst mit Gewalt und Strafe solchen Trots wehren. Dawider haben sie aber geschrieben, was man leider dieher im Brauch gehabt hat, die Leute gleich ohne Verhör und Bericht zu verbreunen, wenn sie die Psassen, fährt Bucer fort, haten allweg wollen lehren, daß durch das Gehör des göttlichen Worts und durch die Anwendung des Schwerts gegen die, welche von diesem Gehör wollen absühren, der wahre Glaube gepflanzt werden muß. M. Bucer, Dialogi oder Gesprech von der gemainsame und den Kirchenübungen der Christen und was seder Oberkeit 2c. zu bessern gebüre. O. O. 1535. 4°. Bl. O.4. (Exemplar der Kgl. Bibliothet zu Berlin.)

<sup>2)</sup> J. Köstlin, Luthers Theologie in ihrer geschichtlichen Eutwicklung I, 556. — "Im J. 1525, sagt Köstlin, vernehmen wir vollends ganz diesenige Aufsassung, welche fortan die bestimmende für die Theologen und Fürsten der Reformation blieb" 2c. Es war dies eben die der alten Kirche. — Auf die Rücksehr Luthers zu den alten Grundsähen der Juquistion haben Capito und Occosampad bereits im J. 1527 aufmerksam gemacht. Heben Occosampads. Zürich, 1793 S. 500. — Ueber die praktische Anwendung der Theorie durch Luther und Melanchthon vgl. G. L. Schmidt, Justus Menius 2c. Gotha 1867.

Die letztere aber ist ja bekannt genug. Es ist eben diejenige bes Thomas von Aquino, von welcher Abbé Rohrbacher in seiner Universalgeschichte der katholischen Kirche sagt: "Thomas von Aquino (Summa II, 2, q. 11, a. 3) nahm keinen Anstand, diese Strafart (Todesstrase) zu empsehlen und zu vertheidigen. Der Bollzug der Strase sollte durch die Staatsgewalt geschehen, das Urtheil über Häresie aber erfolgte durch die Bischöse oder die Spnoden". 1)

Als Ergänzung dieser Theorie dient die Thatsache, daß die grundsätzliche Versechtung der Gewissensfreiheit, wie sie Seitens der altevangelischen Gemeinden stattsand, von Vertretern der römischen Kirche ausdrücklich als Frelehre gebrandmarkt wors den ist.2)

<sup>1)</sup> Abbé Rohrbacher, Universalgeschichte ber kath. Kirche, 23. Bb. In deutscher Bearbeitung von Dr. A. Knöpster. Münster 1883 S. 64. Die angesührte Stelle aus Thomas, Summa II, 2 quaest. 11 art. 3 sautet: Circa haereticos duo sunt consideranda, unum quidem ex parte ipsorum, aliud vero ex parte ecclesiae. Ex parte quidem ipsorum est peccatum, per quod meruerunt non solum ab ecclesia per excommunicationem separari, sed etiam per mortem a mundo excludi. Ex parte autem ecclesiae statim ex quo de haeresi convincuntur possunt non solum excommunicari, sed et justo occidi. — Hierzu vgs. Martens im Archiv stathol. Kirchenrecht Bd. VIII, S. 201 ff., wo es u. A. heißt: "Waren aber die Fürsten des Mittelasters berechtigt, die Häreste als ein Staatsverbrechen anzuschen, so muß auf Grund der päpstlichen Decision (v. 15. Juni 1520) auch noch heute den (katholischen) Trägern der weltsichen Obrigkeit jenes Recht an und für sich eingeränmt werden."

<sup>2)</sup> Im J. 1533 erschien folgendes Buch des Kaiserl. Raths Leop. Dickins: Adversus impios Anabaptistarum errores. 1533. Darin heißt es, daß einer "der gottlosen Jrrthümer dieser Sekte" in ihrer Beshauptung bestehe, daß "das steischliche Schwert mit den Dingen des Glaubens nichts zu schaffen habe". "Sehet im Gegentheil, daß das Schwert der Richter und Könige in Jsrael sehr viel mit dem Glauben zu thun hatte und zwar nach dem Besehl des göttlichen Gesetzes. Wo immer Jemand übermitthig ist und dem Besehl des Priesters nicht Gehorsam leisten will, da soll er nach dem Beschluß des Richters sterben" u. s. w. (Exemplar im Kgl. Staatsarchiv zu Münster.)

Noch entschiedener aber mußten die Gegensätze werden, als Luther unter Berlassung des Standpunktes, den er noch im J. 1520 vertheidigt hatte, in seinem Kirchenbegriff sich dems jenigen der römischen Kirche in vielen Punkten wieder näherte. 1)

Es wird stets Luthers Verdienst bleiben, daß er ebenso wie die altchristlichen Gemeinden den Begriff des Priesterthums und des Opfers, wie er aus dem Alten Testament in die römische Kirche übergegangen war, beseitigt und die Idee des Priestersthums aller Gläubigen wieder hergestellt hat.

Allein bereits Köftlin hat hervorgehoben, daß Luther alssbald einen sehr strengen Begriff des Laien sestgeftellt und eine scharfe Sonderung der Laien von dem Predigerstand vollzogen hat.2) Nach Luther hat Gott Etliche mit besonderer Befähigung für den Predigerstand ausgerüstet und zeigt sie uns durch die ordnungsmäßige Berufung Seitens der Kirche als solche an.3) Die ordnungsmäßig Berufenen sollen als Berufene Gottes selbst dann ausgenommen werden, "wenn ihnen der rechte Geist sehlt".

Von solchen Anschauungen aus weiter gehend, kam man in der lutherischen Kirche dahin — ich folge hier den Worten H. B. Erbkams —, "die menschlichen Träger der göttlichen Gnadenmittel zu selbstlosen mechanischen Kanälen zu machen, durch deren von ihrem persönlichen Glaubensleben gänzlich unabhängigen Dienst die Kirche erhalten und fortgepflanzt werde". 4) In einer Schrift des Predigers Joh. Khmeus vom J. 1537, welche Luther durch eine Vorrede, die er ihr beigab, besonders empfahl,

<sup>1)</sup> Diese Beobachtung ist schon längst gemacht worben. Bgl. die Ausführungen Ritschle in der Zeitschrift f. Kirchen-Gesch. I, 83.

<sup>2)</sup> Luthers Theologie in ihrer gesch. Entwicklung II, 134.

<sup>3)</sup> Köstlin a. D. II, 540.

<sup>4)</sup> Erbfam, Protest. Geften S. 434.

wird biese Theorie in folgender Beise vorgetragen 1): "Was der Prediger von wegen seines Amtes thut, das ift nicht sein Werk, sondern Gottes Werk. Darum fraget Gott nicht, wer ber Brebiger sei, von mas Art er sei, sondern fraget, wer der sei, ben er predigt. Denn die Schrift fagt, daß auch die Behäffigen Chriftum predigen". - Luther felbst hat in seiner Schrift "Bon der Wiedertaufe an zwei Pfarrherrn" (1528) Gelegenheit genommen, mit eigenen Worten seine Meinung zu vertheidigen. Er fagt dort: "Es ist nicht eine geringe Gnade, daß Gott fein Wort auch durch boje Buben und Gottlose giebt, ja es ift etlichermaßen fährlicher, wenn er es durch beilige Leute, benn so ers durch Unheilige giebt, darum daß die Unverständigen darauf fallen und hangen mehr an der Menschen Heiligfeit, denn am Wort Gottes, — welche Fahr nicht ift, wo Judas, Caiphas und Herodes predigen, wiewohl damit Niemand entschuldigt ist in seinem bosen Leben, obwohl Gott desselbigen brauchen fann".2)

Diese Worte wurden niedergeschrieben, weil die "Wiederstänfer" mit dem Verhalten vieler damaliger lutherischer Prediger nicht ganz einverstanden und der ketzerischen Ansicht waren, daß für eine heilsame Wirksamkeit der Geistlichen ein guter Lebenswandel ersorderlich sei. Um die Klagen zu verstehen, muß man erwägen, daß ausgetretene Mönche einen großen Bruchtheil der damaligen Prädikanten bildeten, und daß die Männer, über deren Verhalten in den Klöstern die Zeitgenossen unzufrieden waren, mit der Ablegung des Ordensgewandes nicht immer auch zugleich ihre mönchischen Unarten abgelegt hatten.

2) Bon der Widertaufe. 1528. Or.-Ausgabe Bl. R. 1.

<sup>1)</sup> Ein alt driftlich Concilium u. f. w. 1537. Die Schrift ist besonbers gegen die "Wiedertäuser" und deren Jrrlehre, wonach ein boser Baum keine gute Frucht bringen kann gerichtet.

Man kann begreifen, daß jene Theorie außer Ahmeus noch viele andere Vertheidiger fand, aber man ist deßhalb noch nicht verpslichtet, sie für richtig zu halten.

Die römische Kirche sehrt, daß der Priester, welcher die Weihen und die Ordination empfangen hat, Gaben besitzt, die sich unabhängig von dem sittlichen Zustand, in den er verfällt, erhalten. Die Gnade (gratia), die der Priester als Priester besitzt und die ihn besähigt, göttliche Segnungen und Gaben zu spenden, bleibt und besteht neben der Sünde, ja neben der Todsünde und dem Mißbrauch der Gnade, fort. Ich weiß nicht, ob es die Erinnerung an diese Theorie war, von der sich Luther einst, als er die Priesterwürde empfing, so tief durchdrungen hatte — genug, es ist klar, daß eine gewisse innere Verwandtschaft zwischen seiner Auffassung von 1515 und 1528 vorhanden ist, und man kann ermessen, daß die alten Gemeinden, welche ehedem der römischen Lehre in diesem Punkte widersprochen hatten, jetzt der lutherischen Aussicht gegenüber nicht schweigen konnten.

Es ift wahr, daß Luther die Autorität des Papstes und der Concilien in Uebereinstimmung mit seinen Borläusern nicht anerkannt hat, allein an deren Stelle trat nun doch in seiner Kirche lediglich eine andere menschliche Autorität, nämlich diezienige Luthers selbst. "Die Autorität Luthers, sagt Abrecht Ritschl, wurde ein thatsächliches Merkmal der Lehre und der Einrichtung der Kirche, welche sich der römischen gegenübergestellt hatte. — Und dieses thatsächliche Merkmal wurde durch die Behauptung der göttlichen Sendung Luthers zu einem wesentlichen Merkmal ausgeprägt. — Wenn Gottes Wort und Luthers Lehre sich decken, so kann auch Luthers Meinung als die Meinung Christi geachtet werden". 1)

<sup>1)</sup> Ritschl in der Zeitschrift f. Kirchen-Gesch. I, 101 f. — Der Prediger Anton Otto zu Nordhausen versichert in einem Brief an Justus Jonas vom

Die reine Lehre war in dem Sinne, wie ihn die geschilderte Auffassung mit sich brachte, nach der Ueberzeugung Luthers und aller seiner Nachfolger das sichtbare Merkmal der rechten Kirche; die sichtbare Kirche (neben der es auch eine unsichtbare giebt) ist nur dort vorhanden, wo die Lehre rein gepredigt wird und die Sakramente recht verwaltet werden. Aus der rechten Lehre erwächst der rechte Glaube und als die nothwendigen und unsausbleiblichen Früchte der mit dem Glauben bereits vollendeten Rechtfertigung erwachsen die guten Werke.

hieraus folgt, in welchem Sinne unreine ober faliche Lehre (die ja bei leichter Abweichung von der Rechtfertigungs= theorie ichon vorhanden war) betrachtet werden mußte. Wie aus rechter Lehre Glaube und Tugend fließt, so aus falscher Lehre Unglaube und Sünde, ja es giebt überhaupt nur eine einzige Sünde, nämlich den Unglauben. "Chriftus hat die Sache also gestellt und geordnet, sagt Luther, daß nicht mehr benn (eine) einige Sünde foll sein, nämlich der Unglaube". Bas Luther unter dem Wort Unglauben versteht, hat er oft und deutlich ausgesprochen. Unglaube ift Alles, was der reinen luthe= rifden Lehre nicht entspricht und über die schädlichen Wirkungen, die jede Lehre, die nicht rein und lauter ift, nach seiner Ueberzeugung haben muß, hat Luther nie einen Zweifel auftommen laffen." So fagt er einmal: Daß die Leute unvollkommen leben, da mag man Beduld haben; aber mit unrechter Lehre habe ich feine Gebulb! 1)

<sup>3. 1555: &</sup>quot;se a sententia Lutheri, id est Christi, non discessurum." Nic. Gallus behauptet, daß die Lehre Luthers und der h. Schrift identisch sei, und Flacius Jupicus proklamirt Luther als dritten Elias, als "Wagen und Reiter der Kirche Gottes" u. s. w. — Luther selbst sagt: "Ich habe mein Edungelium nicht von Menschen, sondern allein vom himmel durch unsern Herrn Jesum Christum." (Kurze Sprüche, Gütersloh, Bertelsmann. 1880 S. 292.)

<sup>1)</sup> Kurze Sprüche aus Dr. M. Luthers Schriften. Gutersloh, Bertelemann. 1880 S. 176.

Ein andermal äußert er in gleichem Sinn: Ein böses Leben ist nirgends so schädlich als böse Lehre; das böse Leben ist Niemand schädlich als dem, der es führt; aber böse Lehre verderbt oft ein ganzes Land. Und ferner: Gebrechlich leben verderbt die Christenheit nicht, sondern übet sie, aber gesbrechliche Lehre und falscher Glaube verderbt Alles.

Hiermit war Luther, dem Zwingli und Calvin hierin nachsfolgten, zu derjenigen Auffassung zurückgekehrt, welche auf Grund der Lehren des Alten Testaments seit Jahrhunderten in der römischen Kirche zur Herrschaft gekommen waren und die er einst als Mönch so lebhaft vertheidigt hatte.

Man weiß, daß die Theorie, wonach die "Abweichung von der Glaubensregel etwas sündhaftes ist" — so lautet die Formel — die Grundlage für die Jdee des Gottesstaates und der Rechtsgemeinschaft sowie für die Anwendung der Zwangssewalt heute wie ehedem in der römischen Kirche bildet. 1)

<sup>1)</sup> In dem befannten Wert von Sohoff, Protestantismus und Gocialismus. Paderborn 1881 (vgl. beffen warme Empfehlung in ben Siftor .= polit. Blättern 1887 Beft 4 S. 306 f.) wird die Theorie ber römischen Rirche in besonders treffender Beise gusammengefaßt (G. 173 f.): "Wir wollen hier eine erganzende Unmertung über "Inquifition" und "Reterverbrennung' beifugen. Das Ginschleppen und bie Berbreitung ber Sarefie in einem fatholischen Lande ift ein Bergeben nicht bloß gegen Gott, sondern auch gegen bas driftliche Bolf und mittelbar gegen ben driftlichen Staat und ist baber nicht minder straffällig als Mord, Diebstahl, Majestätsbeleidigung, hochverrath, Berbreitung aufruhrerischer Doktrinen und unsittlicher Bilder; unter Umftanden fann jenes erftere wie biefes lettere ein tobeswürdiges Bergeben fein. - Indeffen die menichliche Gerechtigkeit hat vielfache Ginschränkungen, nicht am wenigsten wird ihre Ausübung burch die Politik, burch die Regeln der Klugheit bedingt. — Benn gewiffe, an fich ober auch nur gesetzlich ftraffällige handlungen häufig und allgemein werben ober in ber öffentlichen Meinung ben Charafter eines Bergebens verlieren, so wird ihnen gegenüber die Justig ohnmächtig und ihre Anwendung wird unpolitisch. Auf dieser öffentlichen Meinung allein beruht die Zuläffigfeit heterodorer Religionelibung." - Beiteres über benfelben Gegenftand f. bei Martens im Archiv f. tathol. Rirchenrecht Bb. VIII. S. 201 ff.

Mit der Ausbildung dieser Lehren war jede Aussicht versschwunden, daß sich innerhalb der Evangelischen eine einheitsliche Entwicklung vollziehen werde. Der Keim zu einer tiefsgreisenden Trennung war gelegt und die Frage war nur, ob die Anwendung von Gewaltthätigkeiten im Schooß der neuen Kirche vermieden werden könne oder nicht.

Für den Verlauf, welchen die Dinge späterhin nehmen sollten, mußten bereits die ersten Schritte, welche geschahen, von präjudicirlicher Bedeutung werden. In der That vollzogen sich die Ereignisse, die mit der Umkehr Luthers unvermeidlich gesworden waren, in rascher Folge: auf die Entzweiung folgte bald der offene Kamps. In ihrem ersten Stadium knüpst sich die Entwicklung an Staupitz und die Staupitzianer zu Nürnsberg, in ihrem zweiten an gewisse Ereignisse in derselben Stadt, die wir kennen lernen werden, — Ereignisse, die mit der Wirksamkeit des Staupitz vielleicht in unmittelbarem, sicherlich aber in mittelbarem Zusammenhang stehen und die in ihrem Verlauf die Stellung der Parteien dauernd beeinflust haben.

## Siebentes Capitel.

## Die Trennung zwischen Staupitz und Luther. 1522—1524.

Staupig in Salzburg. — Fortdauer seiner evangesischen Gesinnungen. — Ans den Salzburger Predigten von 1523. — Die Meinungsverschiedenheiten. — Rückvirkung auf weitere Kreise. — Die Kürnberger Staupitianer. — Die Evangesischen und die Lutherischen. — Hand Sachd. — Die Schrift des Staupit vom rechten Glauben. — Entstehung und Zweck der Schrift. — Widerspruch gegen Luther. — Die Trennung der Parteien.

Am 15. März 1520 hatte der General des Augustiners Ordens, Gabriel Venetus, Johann von Staupitz amtlich aufsgefordert, seinen Untergebenen Dr. Martin Luther, zur Umstehr zu bestimmen, damit der Orden aus unseliger Schmach errettet werde. Wir wissen nicht, welche Antwort Staupitz dem General ertheilt hat, aber es steht fest, daß Luther zu Ende April 1520 von Staupitz einen Brief erhielt, in welchem er ihn zum Ausharren ermuthigte und gute Hoffnungen für die Zukunft ausssprach.<sup>1</sup>)

Indessen lag es am Tage, daß Staupitz, falls er Luthers Borsgesetter blieb, in absehbarer Zeit gezwungen war, für oder wider Luther Stellung zu nehmen. Es ist für mich nicht zweiselhaft, daß Staupitz sich für das erstere entschlossen haben würde, wenn Luther sich nicht der Führung seines bisherigen Lehrers entswachsen geglaubt und schon im Sommer des J. 1520 Schritte gethan hätte, die ihm Staupitz ausdrücklich (obwohl vielleicht

<sup>1)</sup> be Wette I, 443.

nur aus taktischen und nicht aus sachlichen Bedenken) widerrathen hatte. Nachdem dies geschehen war — es war der erste Anlaß zur Trennung — entschloß sich Staupit, das Amt des Generals vicars niederzulegen und gab dasselbe auf dem Capitel zu Eissleben am 28. Aug. 1520 in die Hände der Brüder zurück. Das mit war Luther von der bisherigen Abhängigkeit von Staupitz befreit, und dieser hatte seinerseits eine größere Freiheit in dieser Sache sich gesichert. Er gab damit zu erkennen, daß er zwar Luther nicht entgegentreten, aber sich sernerhin in der Sache nicht mitverantwortlich machen wolse.

In der schwierigen Lage, in der Staupit sich nach diesem Schritt befand, mußte es ihm ganz willsommen sein, als der Erzbischof Lang von Salzburg ihn aufforderte, sein Hofprediger zu werden. Er ging dorthin, wie es scheint schon mit der Empfindung, daß er schweren Kämpfen entgegengehe. Gegen Ende des Jahres 1520 erhielt der Erzbischof Seitens der Curie den Besehl, seinem Hofprediger aufzuerlegen, daß er vor Notar und Zeugen die in der Bannbulle gegen Luther verworsenen Artikel ebenfalls verdamme.

Staupitz weigerte sich dessen und bat den Erzbischof, ihn davon zu befreien; in der That kam es dahin, daß er die Berbammung nicht auszusprechen brauchte; man begnügte sich mit einer Erklärung, wonach er den Papst als Richter anerkannte. Indessen war Luther über diesen Schritt doch tief verstimmt und Staupitz mußte es erleben, daß er die Wittenberger Freunde verletzt hatte, ohne seine römischen Gegner befriedigt zu haben.

Das Mißtrauen der Letzteren wider Staupitz war durch die eben erwähnte Erklärung keineswegs beseitigt. Nachdem er sich durch die Annahme der Hofpredigerstelle einmal in den Machtbereich seiner Gegner begeben hatte, war es nicht schwer, ihm Schwierigkeiten aller Art zu bereiten und ihn vor Allem von ben früheren Freunden zu trennen. So wissen wir, daß er vershindert wurde, nach Nürnberg zu reisen, wohin ihn die Freunde dringend eingeladen hatten und wohin er gern gegangen wäre. In dem Brief an Wenzeslaus Link vom 16. Oct. 1521, in welchem er dessen Einladung ablehnt, deutet er die Gründe, die ihn abhielten, klar an, indem er das Wort Christi an Petrus ansührt (Joh. 21, 18): Da du jünger warst, gürtetest du dich selbst und wandeltest, wo du hinwolltest; wenn du aber alt wirst, wirst du deine Hände ausstrecken und ein anderer wird dich gürten und führen, wo du nicht hinwillst.

Eben diesem Zwecke diente auch der weitere Schritt, zu dem man Staupit bewog, nämlich der Austritt aus dem Augustiners Orden. Nachdem dies geschehen war, setzte der Erzbischof es durch, daß der Convent des S. PetersStifts zu Salzburg, welches dem BenediktinersOrden angehörte, am 2. August 1522 Staupitz zum Abt wählte und dieser ließ sich bestimmen, die Wahl anzunehmen. Gleichwohl hat weder damals noch später einer der Männer, die ihm persönlich näher standen, behauptet, daß Staupitz in Salzburg den Ueberzeugungen untreu geworden sei, die er in früheren Jahren vertreten hatte. Das Ordensskleid, das er fortgesetzt trug, hinderte ihn jetzt daran ebensowenig wie es ihn früher von freisinnigen Anschauungen abgehalten hatte; auch Luther und Linck (der noch 1523 vor Luthers Augen die Mönchskutte trug) galten trotz der Jahre lang fortgesetzten Orsbenskracht als Resormatoren.

In der That hat denn auch die neuere Forschung einmüthig anerkannt, daß Staupit seine evangelischen Ueberzeugungen nie aufgegeben hat 2), ja, man ist sogar darüber einig, daß während

<sup>1)</sup> Der Brief ist abgedruckt bei Grimm in der Zisch, f. d. hist. Theol. 1837 S. 125.

<sup>2)</sup> S. Herzog u. Plitt, Real-Encyclopäbie ber prot. Theol. XIV \*, (1884) S. 650.

seiner letzten Jahre ein Fortschritt in seiner evangelischen Wahrsheitserkenntniß eingetreten ist — ein Fortschritt, welcher durch den Einfluß, den Luthers Theologie in einzelnen Punkten auf ihn gewann, wesentlich befördert worden zu sein scheint. Nicht ohne Grund hat das Concil von Trident, welches in den Jahren 1562 und 1563 eine genaue Durchsicht des Index Pauls IV. vom Jahr 1559 vornahm und manche Namen, die mit Unsrecht auf denselben gekommen waren, strich, die Schriften des Staupitz unter den verbotenen Büchern erster Klasse stehen gelassen.

Nach Allem, was man von Staupit weiß, muß man glauben, daß er den Kampf, den er von langer Hand her vorbereitet hatte, an Luthers Seite weiter gekämpft haben würde, wenn er mit voller Zustimmung den Bahnen Luthers, dem die Führung mehr und mehr zusiel, hätte folgen können. Nicht die innere Annäherung an römische Vorstellungen bestimmte ihn, mit der Hierarchie wieder Fühlung zu suchen, sondern die innere Trennung von Luther machte es für ihn nothwendig, die äußere Stütze, welche ihm der Erzbischof von Salzburg anbot, nicht von sich zu weisen.

Auch in seiner neuen Stellung und Thätigkeit blieb Staupitz von dem Bestreben erfüllt, der evangelischen Lehre nützlich zu sein und ihr Freunde zu gewinnen. Als Abt seines Klosters hat er im J. 1523 eine Reihe von Predigten gehalten, die auf die religiöse Stellung, welche er einnahm, ein gewisses Licht zu wersen geeignet sind. Sie verbreiten sich über fast alle Gebiete der christlichen Lehre und in vielen Punkten zeigt sich die volle Uebereinstimmung mit den Auffassungen Luthers.

Aber in anderen Punkten treten doch auch die Meinungs-Unterschiede zu Tage — Unterschiede, welche gerade die Grundauffassungen betreffen. Die Betonung des Wortes der h. Schrift oder der reinen Lehre, wie sie seit deren Anerkennung als eines heilsvermittelnden Faktors üblich geworden war, war und blieb Stanpitz, dem Schüler der altdeutschen Opposition, unshmpasthisch. Er warnt vor denen, die die Schrift "nach dem Buchstaben und sleischlicher Weise lesen — sie sinden mehr den Teusel denn Christus darin". Man muß das Evangelium leben und nicht lesen. Im Geist soll man die Schrift bestrachten, sonst ist sie das schädlichste und verdammlichste Buch auf Erden.

Es gebe jett, sagt er, viele Narrenprediger, die das Evansgelium ein Feder bei einem Fuß nehmen und es entzwei reißen, indem der eine behaupte, wer ein unnütes Wort rede, der sei des Teufels, der andere: "ei, man muß nichts thun, Christus hat es schon Alles gethan, wir wollen uns der christlichen Freiheit halten"; solche Prediger machen die Menschen "zu viel beherzt, daß man wohl sieht, was daraus solgt. — Wie es leider jett zugeht, so besorg ich, man sinde, daß die, die das Evangelium am meisten im Mund tragen und wollen sich der geschristlichen Freiheit brauchen und halten, die lesen das Evangelium fort und sort und suchen und suchen nach Christus und finden ihn nimmer. — Ja, ich besorge, man sinde unter denen, die am meisten evangelisch sein wollen, eher einen Ketzer, denn einen Christen".

Getreu der deutschen Myftik hatte Staupitz die Schen vor äußeren Mitteln und Vermittlungen sich trotz der Wiedersanknüpfung Luthers an das Prinzip der Gnadenmittel bewahrt. Er kennt eine Heilsvermittlung durch die Kirche auch in diesen Predigten und in seiner letzten Schrift, auf die wir sofort zu sprechen kommen werden, nicht.

Er spricht oft von der Kirche, verbindet damit aber nicht eine Beziehung auf den bestehenden kirchlichen Organismus. Vielsmehr sagt er, die rechte Kirche sei da, wo zwei oder drei verssammelt seien im Namen des Herrn, "so wir eine Versammlung

in seinem Glauben haben und kommen darin zusammen, daß wir einander wollen trösten, stärken und gute Lehre und Ebenbild mit Worten und Werken in brüderlicher Liebe und Freundschaft wollen erzeigen."

In Wahrheit hatte er sich von der Kirche, der er äußerlich angehörte, b. h. von ihren Satungen und Gebräuchen, innerlich fast gang losgelöft. Er spricht in seinen Predigten gelegentlich von bem Austritt der Mönche aus den Klöstern und der Verletzung ber Faftengebote, wie fie damals fo oft ftattfand. "Es ware, fagt er, ihnen nicht übel zu nehmen, wenn sie die Rappe von sich würfen, wenn sie nur mit Christus über sich gingen. Aber daß fie (die Austretenden) nur tiefer und härter fallen, das ift zu erbarmen". Mithin ist ihm der Bruch der Gelübde hierbei nicht das Anftößige; auftößig ift ihm aber der Umftand, daß dieser Schritt damals so oft aus unlauteren Gründen geschah und daß eine wirkliche Besserung des Lebens unter den ausgetretenen Mönchen nicht bemerkbar war. Es ist unnöthig, hier genauere Auszüge aus diesen Salzburger Predigten zu geben, weil wir die Anschauungen, die sie enthalten, fast sämmtlich schon oben kennen gelernt haben. Nachdem Luther sein selbstänbiges religiöses System ausgebildet hatte, Staupit aber bei seiner früheren Lehre fteben geblieben mar, mar der Gegensatz naturgemäß gegeben. Die Scheidung ber Wege, die fich damit vollzog, fam zunächst barin zum Ausbruck, baß Staupit Luthers Briefe nicht mehr so punktlich, wie er es sonst zu thun pflegte, beantwortete. Luther beklagt sich in einem Schreiben vom 17. Sept. 1523 bitter barüber. "Unrecht, fagt er, ift bein allzulanges Schweigen; daß wir uns barüber Gebanken machen muffen, fiehft du felbst leicht ein. Aber uns gewiß ziemt es nicht, wenn wir auch aufgehört haben, bei dir angenehm und beliebt zu sein, beiner uneingedenk und undankbar zu fein, burch den zuerft bas Licht bes Evangeliums aus

tiefer Finsterniß heraus zu leuchten begann in unserm Bergen".1)

Endlich am 1. April 1524 entschloß sich Staupitz nach langer Unterbrechung einen Brief an Luther zu richten — es war der letzte vor seinem Tod. Staupitz sagt darin, daß er wegen der Langsamkeit seines Geistes bisweilen Luthers Thun nicht fasse und bittet um Verzeihung, wenn er es deßhalb mit Stillsschweigen übergehe. Ihr scheint mir, sagt er, viele ganz äußersliche Dinge zu verdammen, die für den Glauben und die Gerechtigkeit nichts austragen. Des Mißbrauchs sind alle Dinge fähig, doch soll man sie nicht niederreißen wegen zufälliger Uebelstände, die sich daran knüpfen. Möge Christus helsen, daß wir nach dem Evangelium, das jetzt vor unseren Ohren tönt und das viele im Munde führen, endlich leben; denn ich sehe, daß Unzählige das Evangelium mißbrauchen zur Freisheit des Fleisches".2)

Wenn man des Staupit maßvolle Formen und milbe Sinnesweise, die doch gerade einem alten Freunde gegenüber sich geltend machen mußte, bedenkt, so wird man aus diesen Besmerkungen bereits eine ziemlich deutliche Absage herauslesen müssen. Gerade der letzte Satz des Briefes, welcher auf die Früchte der neuen Lehre hinweist, deutet den Punkt an, der zur Scheidung der Parteien schließlich das Meiste beigetragen hat.

Mehr noch als es für Staupitz möglich war sahen andere Männer die Wirkungen der Lehren, wie sie in Wittenberg immer schärfer und schärfer gefaßt und vorgetragen wurden, vor sich.

Es ist hier nicht meine Absicht, die Zustände, welche sich bamals in lutherischen Städten und Ländern entwickelten, im

<sup>1)</sup> De Wette a. D. II, 407.

<sup>2)</sup> Rolbe, Deutsche Augustiner-Congr., S. 446.

Einzelnen zu erörtern. Jedenfalls ift es sicher, daß die Lehren Luthers von den guten Werken und namentlich von der Unsfreiheit des Willens zu vielfachen Mißverständnissen und Mißsbräuchen führten.

Man hat wohl gemeint, daß diese Lehren lediglich Schulfragen geblieben seien, die in jener Zeit zu praktischer Bedeutung nicht hätten gelangen können. Nichts ist falscher als diese Unnahme; vielmehr nahmen Gelehrte und Ungelehrte, Sobe und Niedere lebhaft an der Erörterung theil und wir wissen, daß gerade in Nürnberg viel darüber geftritten wurde. Gin gemiffer Diepold Peringer, der unter dem Namen des Bauern von Wörth befannt geworden ift, war ein eifriger Verfechter dieser wie anderer Lehren Luthers und zog als Wanderprediger umher, um fie unter das Bolt zu bringen. Im J. 1524 bielt er unter großem Zulauf Predigten, beren eine alsbald unter dem Titel: "Ain Sermon, gepredigt bom Pauren zu Werdt bei Nürnberg am Sonntag vor Fagnacht von dem freien Willen bes Menschen" gedruckt ward und die in kurzer Reit mindeftens vier Ausgaben erlebte.1) In dieser Schrift heißt es u. A. wortlich: "Sintemal alle Dinge geschehen nach göttlicher Vorsehung, mag nit fein Freiheit des Menschen weber im Guten noch im Bofen als wir bisher gemeint haben und noch etliche thun. Die ließen sich eber erwürgen, benn daß fie anders glaubten. Das doch nit ift. Das will ich klärlich aus ber Schrift bemeisen. - Gott, ber mirtet bas Bose auch im gottlofen Menschen, als klärlich geschrieben fteht am 16. Cap. im Buch ber Spruche und Rom. 7". Also predigend zog er im Lande umber und felbst vornehme Lutheraner gingen, ihn zu hören; Georg Spalatin erzählt selbst, daß er ihn einft gehört habe und von Bewunderung ergriffen worden fei. Als er nach Nürnberg

<sup>1) 3</sup>ch benute hier bas Exemplar meiner Bibliothet.

kam, fand er gerade hier einen sehr großen Wirkungskreis, aber der Rath hielt es, als er schlimme Folgen von diesen Vorträgen reifen sah, für nothwendig, ihn der Stadt zu verweisen.1)

Alle Zeugnisse stimmen darin überein, daß die sittlichen Zustände, die sich im Anschluß an solche Predigten entwickelten, sehr ungünstige waren. Lazarus Spengler, gewiß der unversächtigste von allen Zeugen, schreibt darüber im J. 1531 an Osiander: "Ob es denn gut sei, daß die Pfarrer auf dem Lande dem groben Bolke, das doch, wie männiglich bekennen muß, ganz ruchlos, unerzogen, frei und unbändig geworden ist, als es nie gewesen, viel von der christlichen Freiheit predigen und nicht vielmehr das Gesetz und desselben Strafe stattlich treiben, das bedenkt wohl. Ich weiß wohl, wie es bei mir und Anderen angesehen und für das Beste und Nöthigste bewogen wurde. Wollte Gott, die unverständigen und unbescheidenen Prediger hätten von solcher Freiheit bisher bescheidener gepredigt, es sollte unter dem gemeinen Hausen nicht zu Argem erschossen sein"."

Wenige Fahre später hatte Ofiander selbst, der um 1524 strenger Lutheraner gewesen war, seine bezüglichen Auffassungen in gleichem Sinn sich gebildet. Die Ersahrung habe bewiesen, sagt er, daß die Wittenbergische Auffassung von der Nechtsertigung allein durch den Glauben die Menschen sicher und ruchlos mache. Der gemeine Hause höre nicht gern eine Lehre, welche christliche Pflichten kenne. "Damit man sie dennoch für Christen halte, sehen sie gerne, daß man eine solche Lehre predige, unter der sic sich auch für gute Christen mögen dargeben und verstausen, und hören deshalb gern, wenn die Heuchser predigen, unsere Gerechtigkeit sei nichts Anderes, denn daß uns Gott für

<sup>1)</sup> Hagen, Deutschlands lit. u. rel. Berh. im Ref. Beitalter II, 174 ff. 2) Haußborf, Leben bes Laz. Spengler S. 285.

gerecht halte, ob wir gleich bose Buben seien, und daß unsere Gerechtigkeit außerhalb unser und nicht in uns sei, denn bei dieser Lehre können sie auch wohl für heilige Leute gehalten werden". 1)

Ein College Osianders, der lutherische Prediger C. Wickner, Pastor an S. Sebald, äußerte im J. 1530, daß das göttliche Wort, wie man es gepredigt habe, "keine Besserung, sondern mehr eine sleischliche Freiheit gebracht habe".2)

Man hat es bisher doch nicht genügend beachtet, daß die Trennung des Staupit von Luther keineswegs bloß ein persönliches Auseinandergehen war, sondern daß dieselbe die Scheidung der Reformfreunde überhaupt in zwei große Heerlager vorbereitete.

Wir haben gesehen, daß es in Deutschland noch um 1518 eine Partei gab, welche in Staupitz ihren "Primas" und den Führer der begonnenen Resormbewegung erkannte. Die Hauptsstüge der Staupitzianer waren die Mitglieder der Sodalitas Staupitiana zu Nürnberg, die Tucher, Ebner, Nützel, Holzschuher, Fürer, Dürer, Hoffmann, Scheurl und Andere.

Die Hoffnungen, mit welchen diese Männer die begonnene Resormbewegung begrüßt hatten, erhellen aus der bekannten Stelle des Dürerschen Tagebuchs vom J. 1521, die auf die Kunde von Luthers Gefangennahme niedergeschrieben ward. Dort betet Dürer, daß das begonnene Werk möge zu Ende geführt werden, damit um unserer guten Werke willen alle Ungläubigen den christlichen Glauben annehmen. Die Besserung der Menschen und ihre Bekehrung stand mithin unter

<sup>1)</sup> Dorner, Gesch. b. prot. Theol. S. 345 ff. giebt Räheres über ben Ofianbrischen Streit.

<sup>2)</sup> Döllinger, Die Reformation I, 178.

ben Hoffnungen, die man in Nürnberg hegte, in erster Linie. Und jetzt sah sich der ehemalige Vorgänger des h. Evangeliums (wie Staupitz sich nannte), gezwungen, festzustellen, daß nicht nur keine Besserung, sondern eine Verschlimmerung der Zustände zugleich mit der neuen Lehre eingezogen sei.

Die Mitglieder der Sodalität, die wir eben genannt haben, waren meist weit älter als Luther und ihre religiösen Ueberszeugungen waren im Wesentlichen fertig, als Luther eben in die deutsche Mystik eintrat — es waren dieselben Ueberzeugungen, die Staupiz hegte und die wir oben kennen gelernt haben.

Es versteht sich und ist urkundlich bezeugt, daß die Staupitzianer so lange auf Luthers Seite standen, so lange Staupitz mit Letzterem einig war; als aber zwischen diesen die Scheidung eintrat, da erfolgte auch eine Stockung in den Beziehungen zu dem Nürnberger Kreise und allmählich trat eine völlige Erstaltung ein.

Die Stellungnahme der Nürnberger Staupitianer war vom ersten Augenblick an für Luthers Sache sehr in das Gewicht gesallen. Ihr Borgang und Beispiel hatte es bewirkt, daß die Bevölkerung der Stadt Nürnberg, unter welcher von je oppositionelle Stimmungen wider Kom lebendig gewesen waren, lebshaft für Luther Partei genommen hatte. Während in anderen Städten, z. B. in Ersurt, die 95 Thesen kalt aufgenommen worsden waren, hatte Nürnberg unter dem Borgang der Staupitzianer sich sofort lebhaft dasür ausgesprochen.

Seit 1524, mithin genau seit der Zeit, wo Stanpit sich von Luther zurückzog, tritt in den Nürnberger Parteiverhältnissen in mehrsacher Hinsicht ein völliger Umschwung ein. Die Staupitzianer folgen dem Beispiel ihres Führers und ziehen sich in die Stille zurück und zwar geschah dies so einmüthig, daß Luther später in seinen Tischgesprächen versichern konnte: "Dr. Laz. Spengler ist der einzige Nürnberger gewesen, welcher

das Evangelium nach Nürnberg gebracht hat und er allein hat es bewirkt, daß es in dieser Stadt gesblieben ift. 1)

In der That wissen wir, daß Hieron. Holzschuher, sich ganz von den Lutherischen zurückzog und später als minder evangelisch (minus evangelicus) verdächtigt wurde <sup>2</sup>); Wil. Pirtheimers nachmalige Opposition wider Luther ist bekannt, von Dürer bezeugt Pirtheimer die gleiche Thatsache. Christoph Scheurl hielt es für richtig, sich zu Staupitz zu halten und sagte sich von Luther los, als Staupitz dazu das Beispiel gab.

Die Motive, welche die Sodalen leiteten, sind aus den Worten Christoph Fürers, mit welchen dieser seine Lossagung von den Lutherischen rechtsertigte, klar erkennbar. "Wie wir zuvor von unseren Vorgehern ums Geld betrogen wurden, also betrügen uns die jetzigen Prediger um alle Tugend, Zucht und Gewissen und gute Sitten, also daß sie uns aus einem menschelichen Leben in ein teuflischeviehisches Leben führen, was allein davon kommt, daß sie nunmehr mit keinen Werken, sondern allein mit einem zernichteten, erdichteten Glauben das Himmelreich erswerben wollen. Dabei werden die Gesetze und Werke, worauf uns doch Christus weist, ganz umgestoßen, weßhalb das Volk jetzt durch keinen sauren Verdienst, sondern allein durch süßen Versdenst, wie er durch den Glauben erworben wird, selig werden will. Darum folgt: es geht zu, daß es einen Christenmenschen billig erbarmen sollt".\*

Es ift für mich nicht zweifelhaft, daß Staupig mit den Nürnberger Freunden in fortdauernder Berbindung blieb und ben Lauf der Bewegungen, für die er einft so viel gethan hatte,

<sup>1)</sup> Cordatus Tagebuch, herausgegeben v. Wrampelmeper 1885 S. 17.

<sup>2)</sup> Zuder, Dürers Stellung zur Reformation S. 64.

<sup>3)</sup> Roth, Die Ginführung d. Ref. in Nürnberg. 1885. S. 193.

und als deren Führer er gerade zu Nürnberg mehrere Jahre hindurch gegolten hatte, genau verfolgte. Allerdings war der Name des Staupit von dem Glanze, der den Namen Luthers umgab, längst überstrahlt, aber die Reichsstadt Nürnberg war doch nach wie vor einer der wichtigsten Mittelpunkte und Stützpunkte der großen Bewegung und die Fäden, welche in der Hand der Sodalen zusammenliesen, waren so zahlreich, daß die Haltung, welche die Staupitzianer einnahmen, doch noch immer sehr ins Gewicht siel.

Daß in aller Stille bamals Erwägungen und Erörterungen über die Frage, wie man auf den Lauf der Dinge unter Mitwirfung bes Staupit Ginfluß nehmen fonne, ftattgefunden haben, glaube ich aus verschiedenen Gründen vermuthen zu sollen. Um 2. Mai 1524 schreibt Luther an Spalatin bei Gelegenheit ber Mittheilung, daß er dem Staupit auf den oben erwähnten Brief noch nicht geantwortet habe, daß, wie er höre, zu Nürnberg große Drohungen an den Tag fämen. 1) Wir haben oben darauf hingebeutet, daß zwischen benjenigen unter den humaniften, welche den evangelischen Ideen der beutschen Moftif ergeben waren, und ben Bruderschaften ber beutschen Gilben und Sandwerker viele innere und äußere Berührungen vorhanden waren. Jest follte es fich zeigen, daß dieselben Bebenken, welche unter den Mitgliedern der Sodalitas Staupitiana wider die Entwicklung der lutherischen Theologie vorhanden waren. auch unter ben Bürgern der deutschen Städte vielfach getheilt wurden, und daß eben in Nürnberg die Ansäte zu neuen Barteibilbungen bereits vorhanden waren.

Es ist in den geschichtlichen Werken üblich, innerhalb der Opposition, welche sich seit 1517 im Reiche erhoben hatte, bis

<sup>1)</sup> be Wette II, 509.

zum J. 1524 (abgesehen vom Zwinglianismus) zwei Parteien zu unterscheiden, nämlich einmal die Anhänger Luthers und sobann die Schüler Carlstadts bezw. Thomas Münzers, welche sich seit etwa 1522 zu Luther in einen scharfen Gegensatz gestellt hatten. Man läßt die erstere Richtung in die lutherische Kirche, die zweite in die "Wiedertäuserei" auslausen und stellt die letztere als den mißrathenen Bruder der Resormation dar oder als die Schlange, welche sich im "Paradiese der lutherischen Kirche" sestzusezen versuchte.

Die Folge dieser Zweitheilung ift, daß überall dort, wo dis zum J. 1524 oder 1525 ein Widerspruch gegen das System, wie es sich in Wittenberg entwickelte, auftaucht, die Vertreter dieses Widerspruchs in irgend eine Beziehung zu Carlstadt oder Münzer gebracht zu werden pslegen und daß selbst da, wo keine andere Beziehung zu Münzer nachweisbar ist als solche, wie sie einzelne Reformatoren selbst zu diesem Manne gehabt haben, der Versuch gemacht wird, ein Verhältniß der geistigen Abhängigkeit oder der inneren Gemeinschaft auszudecken.

Man kann nicht oft und nachdrücklich genug betonen, daß diese Schematisirung gänzlich falsch ift und lediglich dazu dient, das Bild der Parteiverhältnisse, wie es in Wirklichkeit war, zu verwirren. Daß die Sachlage eine durchaus andere war, mögen folgende Thatsachen beweisen.

In den Kämpfen, welche seit 1517 ausgebrochen waren, spielen die reformatorischen Schriften des Hans Sachs, dessen Name auf anderen Gebieten damals bereits bekannt geworden war, eine nicht unbedeutende Rolle. Hans Sachs war ansängelich ebenso wie Joh. v. Staupitz und die Mehrheit aller Deutschen ein lebhafter Anhänger Luthers gewesen. Schon im J. 1522 hatte er, wie wir ersahren, etwa 40 Schriften Luthers gessammelt und im J. 1523 veröffentlichte er die bekannte Schrift

"Die Wittenbergische Nachtigall", in welcher er die Thaten des Reformators verherrlichte.

Etwa ein Jahr später gab er "Ein Gespräch von den Scheinwerken der Geistlichen" heraus, in welchem er ebenfalls viele Grundgedanken Luthers versocht, aber bereits einen Unterschied aufstellte zwischen Lutherischen und Evangelischen, welche Letzteren (nach Sachs) bei aller Berehrung für Luther doch nicht in Allem mit den Lutherischen gleichgestellt sein wollen. 1) Diese Unterscheidung wird in einer weiteren Streitschrift desselben Jahres von den "Argumenten der Kömischen wider das christlich Häusselein" fortgesetzt und endlich in einer britten Abhandlung in voller Schärse an die Oeffentlichseit gebracht.

Es wäre eine wichtige Aufgabe, die Geschichte der Namen Evangelisch und Lutherisch als Barteibezeichnungen einmal zu verfolgen. Jedenfalls miffen wir, daß bei Gelegenheit des Reichstags zu Nürnberg im J. 1522/23 innerhalb ber Ausschüffe, die die Aufgabe hatten, den Entwurf der Antwort der Reichsftände an den Nuntius festzustellen, ein lebhafter Streit über das Wort Evangelisch entbrannte. Der kleinere Ausschuß beftand aus vier Beiftlichen und vier Weltlichen und die Seele deffelben war Joh. v. Schwarzenberg gewesen. Hier war es gelungen, bas Wort Evangelisch zur Bezeichnung der religiösen Streitfragen in den Entwurf zu bringen; als die Sache aber im größeren Ausschuß zur Berathung tam, entspann sich über dies Wort eine heftige Fehde; die Geistlichen wollten es beseitigt wiffen und als der Vertreter Chursachsens, Feilitich, erklärte, er werde nicht darein willigen, daß "fold Wort unterdrückt ober abgeschafft werden solle", stand der Erzbischof von Mainz auf und verließ in "großem Born" ben Saal. 2)

<sup>1)</sup> Näheres über diesen Dialog bei Fr. Schultheiß, Hans Sachs in f. Berh. zur Res. München 1879 (Diss.) S. 16.

<sup>2)</sup> O. R. Redlich, Der Reichstag von Nürnberg 1522/23. Leipzig 1887 (Diff.) S. 124.

Ebenso wie Luther gebrauchte auch Staupitz gern und mit Betonung das Wort Evangelisch, um Männer, die seine Aufsfassung des Christenthums theisten, damit zu bezeichnen; auch pflegte er gern "rechte Christen" und "Evangelische" gleich zu setzen. 1)

In dem gleichen Sinn gebraucht nun Hans Sachs bas Wort in ber Schrift, welcher er ben Titel gab: "Ein Gespräch eines evangelischen Chriften mit einem lutherischen, darin ber ärgerliche Wandel etlicher, die sich lutherisch nennen, brüderlich gestraft wird." 2) Die Thatsachen, welche dieses Zwiegespräch über die fittlichen Folgen ber Wittenberger Predigt beibringt, enthalten ja nichts Anderes als was Staupit, Spengler und Andere ebenfalls betont haben; neu ist aber der Umstand, daß Hans Sachs jetzt ganz bestimmt und flar nicht zwei, sondern drei Parteien unterscheibet, nämlich die Römischen, die Lutherischen und die Evangelischen, und daß er die Letteren in einen gang bestimmten Gegensatz zu denen, die sich lutherisch nennen, bringt. Ich sage ausdrücklich: drei Parteien, denn der Inhalt der Schrift ergiebt, daß die Evangelischen, von welchen Sachs spricht, zwar teine Rirche, aber doch eine Partei bildeten, die sich sowohl den Lutherischen wie den Römischen oder den "Schulerischen" (wie Sachs an anderer Stelle fagt, d. h. ben Anhängern der Scholaftif) gegenüber, als besondere Partei fühlten.

<sup>1)</sup> Bgl. seine Predigten v. 1523 im Jahrb. d. Gesellschaft f. d. Gesch. d. Protest. in Deftr. 2. Jahrg. 1881 S. 57: "so wert ir recht cristen und evangelische Lewdt" u. s. w.

<sup>2)</sup> Ein gesprech eynes | Evangelischen Christen mit | einem Lutherischen, baryn ber Ergerlich wandel etlicher | , die sich Lutherisch nen | nen angezeigt und bru | derlich gestrafft | wirt. Hans Sachs. M.D.XXIII. Secunda Corinth. VI. Laßt uns niemant prgent ein erger | nuß geben auf das unser ampt nicht | verlestert werd, sonder yn allen dingen | laßt uns bewehsen wie die Diener Gottes. Mit Titelbordüre. 2 Bogen 4. Ein Ex. in der Kgs. Banl. Bibl. zu Münster.

Der Wortführer ber Evangelischen führt in bem Gespräch den Bornamen des Verfassers, Hans, und giebt den Anschauungen bes Dichters Ausbruck, ber Bertreter ber Lutherischen heißt Beter und ber ber "Romaniften" Meister Ulrich. Es ift bezeichnend, daß Sachs zu Anfang den Meifter Ulrich über die Unterschiede noch im Unklaren sein und ben Hans und Beter als "lutherische Leute" anreden läßt, daß aber im Lauf bes Gesprächs auch für den Romanisten die Gegenfätze flar werden. Das Büchlein ift offenbar dazu bestimmt gewesen, die Unschauungen und Grundsätze der Evangelischen klar zu legen und gleichsam eine Bertheidigungsschrift berselben barzustellen. Zwar werden darin nur die allgemeinsten Gesichtspunkte dargelegt, aber auch in dieser Gestalt bildet der Inhalt eine Art von Programm, welches überaus merkwürdig ift und die Ruftande und Stimmungen des 3. 1524 so deutlich kennzeichnet, daß man sich in hohem Grade wundern muß, daffelbe in den landläufigen Geschichtswerfen ignorirt zu feben.

Die Erörterung nimmt ihren Ausgang von der Thatsache, daß diejenigen, die sich lutherisch nennen, die neue christliche Freiheit mißbrauchen und ihre Gesinnungstüchtigkeit mehr in der Uebertretung der bis dahin beobachteten Fastengebote und in sonstigen äußerlichen Dingen als in der Bethätigung wahren Christenthums suchen. "Es sind euer Liele, sagt Hans zu dem Lutherischen, die essen Fleisch am Freitag aus Frevel, Fürwig und Wollust und sind gleichwohl nicht sest üm Slauben gegründet. Die Liebe ist die rechte Probe eines Christen und nicht das Fleischessen."

Bon dem Standpunkt der Evangelischen aus — Hans Sachs betont dies nachdrücklich — waren alle die Ordnungen und Satzungen, welchen man sich, ohne Sünde zu thun oder in Heuchelei zu verfallen, unterwerfen konnte, äußerliche Dinge oder Ceremonien, für deren Beobachtung oder Nichtbeobachtung

lediglich der Gesichtspunkt entscheidend war, ob man dadurch dem Fortgang des Evangeliums schade oder nütze. Nun war Sachs der Ansicht, daß die öffentliche und höhnische Bersachtung solcher Sitten wie die Fastengebote es waren, vielen Menschen anstößig und dem Lauf der evangelischen Lehre hinderslich sei. In der grundsätlichen Unverdindlichkeit solcher Gesbote war Sachs mit den Lutherischen durchaus einer Meinung; aber der Umstand, daß die Uebertretung solcher und anderer Gebote zum Kennzeichen der Kechtgläubigkeit gemacht zu werden ansing, erregte sein und seiner Freunde Mißfallen. Unser Prediger sehrt, psiegten (nach Sachs) die Lutherischen zu sagen, "man dürse nicht mehr beten, den Heiligen dienen, sasten, beichten, wallen, Messe hören u. s. w. und es sei kein gut Werk zur Seligkeit nütz."

Indem die neue Lehre wirklich so ausgelegt ward, geschah es, daß (nach Sachs' Zeugniß) viele, die früher eifrige Anhänger Luthers gewesen waren, sich von den Autherischen trennten. "Wenn ihr christlich wäret (erklären diese), so handeltet ihr christlich und sagtet den Unwissenden die tröstlichen Worte von Christo, die ihr von dem Prediger gehört habt, nämlich daß der Tod Christi sei das einige Werk unserer Erlösung und wie der himmelische Vater Christo alle Gewalt gegeben hat im Himmel und auf Erden. Denn Christum allein sollen wir hören, was er heißt, sollen wir thun, was er verbeut, sollen wir lassen, was er frei läßt, hat Niemand zu verbieten weder im Himmel noch auf Erden bei der Seelen Heil." Wenn man dies lehrte, so siele das andere Menschengeset und Gaukelswerk von selbst zu Boden.

Ich hielte auch mehr davon, meint Meister Ulrich, wenn man von guten Dingen spräche. Ich höre deren aber von den Lutherischen nicht viel. Es kommt bisweilen ein ganzer Tisch voll Lutherischer herein zu meinem Eidam und es hört doch wahrlich Einer kein gut chriftlich Wort von ihnen. Da heben sie an, Mönche und Pfaffen auszurichten, so daß ein Hund nicht ein Stück Brod von ihnen nähme und wer dies am besten kann, der ist Meister unter ihnen."

Beter: "Warum schreien denn unsere Prediger der Geistlichen falsche verführerische Lehre, Gottesdienst, Gebote und Leben also auf der Kanzel aus? Desgleichen schreiben Doktor Martin mit vielen seiner Nachfolger vorgemeldete Stücke so vielfach unter die cristliche Gemeinde. Ist es ihnen recht, so ist es uns auch recht."

Hand: "Ihr Alle, die ihr Euch lutherisch nennt, wollt an dem frommen Mann, dem Luther, einen Deckmantel eurer Ungeschicklichkeit suchen und euch boch seiner Lehre nicht gemäß halten. Denn obwohl Luther die driftliche Freiheit zu Erlediaung ber armen gefangenen Gewiffen angezeigt, bat er boch baneben durch seine Schriften und Predigten manniglich gewarnt, wie er dann noch für und für thut, sich vor trüglichen, ärgerlichen, undriftlichen Sandlungen zu büten und nicht also dem Evangelium und Wort Gottes zum Nachtheil mit der That zu ichirmen und gleich den Unbefinnten zu rasen. Darum ihr euch in diesen euren ungeschickten Handlungen bes driftlichen Mannes Doktor Luther, ber es so gut chriftlich und getreulich meint, zu einem Schandfleck nicht billig gebraucht. Denn was driftlichen ehr= baren Gemüths, was gegründeten Glaubens und Vertrauens mogen fich boch bie behelfen, die mit auswendigen Gebarden, als die Geiftlichen an ihrem Leib, Ehre, Gut, zu verfolgen. bem Nächsten mit Fleisch effen und Anderem ärgerlich ju fein, anfangen Chriften ju fein? Und ba zeigen biefe Früchte an, daß der Baum gewißlich bos und faul ift."

Sehr charakteristisch sind die Gegensätze, welche zwischen den Evangelischen und ben Lutherischen nach Sachs' Darstellung in Bezug auf die Wiedervergeltung, das Leiden des Unrechts

ober die Gelaffenheit herrschen. Dem Evangelischen waren die Scheltworte, mit welchen die Lutherischen die Angriffe ihrer Gegner zu erwidern pflegten, anftößig und er verweift feinen Widerpart auf die Lehren ber Bergpredigt, wo geschrieben steht: Du sollft nicht widerstreben dem Bosen, und: Liebet Gure Feinde u. f. w. Dagegen ertlart Letterer: Es ware ichier beffer, wir ichlugen mit Fäuften barein. D nein, meint Bans Sachs, "merk Paulus Rom. 12: Benedeiet, die euch verfolgen u. f. w. hier hörft bu, bag man aus driftlicher Liebe in aller Sanftmuth ohne alle Galle handeln muß, foll es Frucht bringen und nicht also grob mit ben Leuten fahren. Es ift auch ein merklich Stück, darmit man die Leute abwendet von ber evangelischen Lehre, zu der sonft viel Herzen fämen und die Lehre annähmen, aber ben Weg gebiert es nur Feindschaft zu bem Wort Gottes, befigleichen zu benen, die ihm anhangen; fie beißen sie Reter und das Wort Gottes Reterei. Da seid ihr allein ichuldig bran mit euerm Fleischessen, Rumoren, Droben, Schänden und Läftern ber Beiftlichen und Bochen und habern und Berachten ber Einfältigen, daß ihrer Biele über euch ausspeien, wo sie euch feben, befigleichen über andere fromme Chriften, die nicht wie ihr feid, find, fondern dem Evange= lium Chrifti nachfolgen und einen driftlichen Bandel führen, wie fichs gebührt.

Wenn ihr evangelisch wäret, wie ihr rühmt, so thätet ihr die Werke des Evangeliums. Geh hin und sag es deinen Mitsbrüdern von mir, wie wohl sie mich einen Heuchser und Abstrünnigen heißen und halten werden. Wollte Gott, daß es alle die gehört hätten, die sich gut lutherisch nennen; vielleicht möchte ein Theil von ihnen sernen, rechte evangelische Christen zu werden."

Wenn man diese Schrift durchlieft, so tann man sich taum

ber Vermuthung erwehren, daß Sachs die Schriften bes Staupitg gekannt und sich viele Gefichtspunkte berselben angeeignet hat.

Es läßt fich mit bem heute zu Gebote ftebenden Material nicht entscheiden, ob Sachs mit ben Mitgliedern ber Staupitischen Sodalität nähere Beziehungen beseffen hat ober nicht. Dagegen sehen wir ihn schon im I. 1521 in Verbindung mit dem Maler Bans Sebald Beheim, welcher ben Holgichnitt zu Sachs' "Gefprach zwischen St. Beter und dem Berrn, von der jegigen Belt Lauf. 1521" verfertigte 1), und im 3. 1524 erschien Sachs' erwähnter Dialog zwischen dem Evangelischen und Lutherischen gemeinsam mit einem Traktat des Malers hans Greiffenberger, ber in ähnlichem Sinn, wie berjenige bes Sachs gehalten war. Diefer Greiffenberger ward furg barauf ber Berführung zu einer "neuen Sette" angeklagt und Hans Sebald Beheim bekannte später, als er mit Johann Denck und Anderen wegen Regerei vor Gericht stand, daß er "weder durch Luthers noch durch Underer Schriften irre gemacht worden, fondern allewegen ber Meinung gewesen sei." Hans Sachs selbst aber erhielt im 3. 1527 von seiner lutherischen Obrigkeit den Befehl, sich fünftig der Schriftstellerei zu enthalten, alsdann wolle der Magiftrat die Strafe bei sich behalten, die Sachs verdient habe. 2)

Faft um dieselbe Zeit, wo diese Schrift des Sachs erschien, verfaßte Staupig das Büchlein, in welchem er sein Glaubens-bekenntniß noch einmal zusammenfaßte und dem er den Titel gab: "Von dem heiligen rechten christlichen Glauben." Die Schrift war ausdrücklich dazu bestimmt, um den Freunden diesenige Auffassung vom Glauben, welche Staupig sich gebildet

<sup>1)</sup> R. Muther, Die deutsche Bücherillustration der Gothik und Frührenaissance. München 1884 S. 181.

<sup>2)</sup> Baaber, Beiträge II, 52.

hatte, zu vermitteln. Er beutet nicht bloß im Titel an, daß er ben rechten Glauben dem unrichtigen entgegensetzen will, sondern er nimmt auch in der Vorrede auf den herrschenden "Unverstand" Bezug und erklärt, nun auch seinerseits Rechenschaft geben zu wollen "zur Ehre Gottes und zur Besserung des Nächsten.") Wir vermögen heute nicht mehr anzugeben, wann die Schrift beendigt worden ist und ob Staupit selbst die Absicht gehabt hat, sie drucken zu lassen. Wir wissen nur, daß dieselbe erst nach Staupit Tod († 1524 Dec. 28) und zwar (wie es scheint) in den ersten Wonaten des Jahres 1525, in zwei verschiedenen Ausgaben erschienen ist.

Ich möchte die Vermuthung aussprechen, daß die Schrift etwa im Herbst 1524 fertig war und zunächst lediglich handsschriftlich in dem Freundestreis verbreitet worden ist. Wan übersieht oft, daß die Verbreitung handichriftlicher Traktate damals doch gerade bei dieser Art von Schriftthum viel häusiger zur Anwendung gekommen ist als es heute den Anschein hat.

Tie Lage, in der sich Staupip mährend seines legten Lebenssjahres besand, war in mehrsacher Beziehung schwierig. Der Schritt, den er gethan hatte, indem er sich in den Machtbereich entschiedener Gegner der evangelischen Lehre begab, machte seine Folgen immer unheilvoller geltend. Schon im J. 1521 nannte er sich in einem Brief an Linck?) einen Gesangenen und das Gesühl der Gesangenschaft scheint immer lebhaster sich seiner bemächtigt zu haben. Im April 1524 — es war derselbe Monat, wo er wieder Zeit fand, einige Zeilen an Luther zu schreiben — verließ er Salzburg und sein Aloster und begab sich nach Braunau bezw. Hall im Junthal, angeblich in Geschäften und auf Besitzungen der Abtei, in Wahrheit aber wohl um sich freier bewegen zu können; denn er dachte nicht daran,

<sup>1)</sup> Anaate a. D. G. 121 ff.

<sup>2)</sup> Grimm in der Zijch, f. d. hift. Theol. 1837 G. 124.

in das Kloster zurückzukehren; der Tod erreichte ihn später im Innthal

Undererseits drangen die Freunde, deren er doch so viele überall besaß und die einst gewohnt gewesen waren, von ihm die Losung zu empfangen, auf ein befreiendes Wort in den Gewissensbedenken, in welchen sie sich gegenüber der Entwicklung der Wittenberger Lehre und der Zunahme der Zügellosigkeit besanden. Was war da zu thun? Ein öffentliches Hervortreten war nicht ohne ernste Bedenken; lag da der Gedanke nicht nahe, den Freunden zunächst vertraulich ein Bekenntniß in die Hand zu geben, wie es die Schrift "Vom h. rechten christlichen Glauben" enthielt?

Redenfalls miffen wir, daß eine Handschrift des Büchleins etwa im Januar 1525 in der Hand des Wenzeslaus Linck mar 1), mithin gerade in der Hand besjenigen Mannes, ber nach Staupis' Rückzug der Vermittler zwischen ihm und den Nürnberger Freunden gewesen war. Die Drucke, welche wir besitzen (beide aus 1525), find ebenfalls nach zwei Handschriften bergeftellt, Handschriften, welche in einigen sehr wichtigen Punkten von einander abweichen. Der eine Abdruck enthält (von anderen Abweichungen abgesehen) zwischen dem zehnten und eilften Capitel eine Stelle, welche dem anderen fehlt. Die Stelle lautet: "Bisher hat Doctor Staupit aus ihm selbst und eigner Bewegniß geschrieben und procedirt; aber die hernach folgenden brei Capitel hat er auf Anhalten seiner Mitverwandten gemacht: aber aus was Ursachen, mag ein Jeder, der sie thut lesen, wohl ermessen, aus was Bewegniß solches Unhalten geschehen sei, boch will ich dem fürsichtigen Lefer das Gericht heimsetzen."2)

<sup>1)</sup> be Bette II, 624.

Wenn man nun die drei nachfolgenden Capitel lieft, so erkennt man, daß gerade in diesen Staupit,' Meinungsverschiedenheit von Luther in Sachen der Rechtsertigungslehre zum Ausdruck kommt — eine Verschiedenheit, welche den durchaus evangelischen Geist der ganzen Schrift indessen in keiner Weise beeinträchtigt. Alle Forscher sind darin einig und noch kürzlich hat W. Dieckhoff es bestätigt, daß unsere Schrift "im Wesentslichen dieselbe Lehrhaltung darbietet wie die vor dem Ablaßstreit versäßten Schriften"), d. h. dieselben Schriften, deren evangelischen Grundzug Luther selbst so oft betont hat und die sür ihn eine Quelle seiner evangelischen Ueberzeugungen geworden waren.

Die Durchsicht der ersten zehn Capitel der Schrift überzeugt ferner Jeden, der sehen will, daß die drei letzen Capitel die nothwendige Ergänzung der ersten bilden und daß die dreizehn Capitel ein wohlabgerundetes, in sich zusammenhängendes Ganze barstellen.

Der andere Druck, welchen wir besitzen, enthält denn auch diesen Zusatz nicht und trägt den Charakter des ursprünglicheren Textes an vielen Stellen ebenso deutlich an der Stirn wie der vorhin besprochene die Kennzeichen der Ueberarbeitung. 2) Es ist mithin nicht nur unwahrscheinlich, daß Staupit die letzen drei Capitel auf fremden, d. h. römischen, Antried gemacht hat, sondern wir müssen auf Grund der ursprünglichen Ausgabe und aus inneren Gründen sogar bestimmt annehmen, daß die drei Schluß-Kapitel aus denselben Beweggründen, wie die übrigen

<sup>1)</sup> Zeitschrift f. firchl. Wiss. u. firchl. Leben, hrog. v. Luthardt, Heft V, S. 242.

<sup>2)</sup> Die Beschreibung der Ausgaben f. bei Knaake a. a. D. S. 120. Knaake halt den Druck, welcher den besprochenen Zusatz enthält, für den ersten. Ich glaube, daß ein Bergleich der übrigen Textverschiedenheiten klar zeigt, daß derjenige Druck, welchen Knaake mit B. bezeichnet, alter ist als A.

geschrieben sind, d. h. aus den Gründen, welche die Vorrede angiebt.

Wenn der Herausgeber, der die erwähnte Stelle hinzugesfügt hat, für seine Angabe Glauben sinden wollte, so mußte er sich wenigstens nennen oder doch seiner Behauptung durch thatssächliche Angaben eine Unterlage geben.

Es wäre eine interessante Aufgabe, einmal festzustellen, wer die Herausgeber der beiden Drucke gewesen sind und in welcher Richtung sich die Zusätze und Streichungen des zweiterschienenen Druckes bewegen.<sup>1</sup>)

Es lag in der Natur der Sache, daß die deutliche Absage, welche die Schrift enthielt, vielen Vertheidigern der neuen Theosien unbequem war. Nachdem der Druck indessen einmal ersfolgt und die Verbreitung nicht mehr zu hindern war, erschien es zweckmäßig, eine durchgesehene Ausgabe zu veranstalten und dieselbe mit einem Zusatz zu versehen, welcher die Schwere des Angriffs abschwächte. Es mußte weit und breit doch einen tiesen Eindruck machen, wenn die Mißbilligung einer der wichtigsten Punkte der Wittenberger Lehre durch eben den Mann bekannt wurde, an dessen Hingabe für die Resormation unter den Einsgeweihten nie ein Zweisel ausgekommen war, den Luther zudem stets gesobt und gerühmt hatte und dem er soviel verdankte.

Das eilfte Kapitel des kleinen Büchleins trägt die Uebersschrift "Bon der Titelchriften Jrrung" und stellt den sogenannsten Christen die wahren Christen gegenüber. Worin aber erstennt Staupitz das wahre Christenthum? Er erklärt es in folgenden wichtigen Sätzen. Man bildet jetzt den Menschen, sagt er, einen thörichten Glauben ein und trennt vom Glauben das evangelische Leben; sie theilen und scheiden auch die Werke vom

<sup>1)</sup> Die Unterschrift bes ersten Druckes enthält einsach (wie bei allen anderen Schriften) ben Namen Joh. v. Staupit; im zweiten Druck lautet sie: "Doctor Johannes Staubit, Abte zu sant Peter in Saltburg".

Glauben, "gleich als möchte man unvergleicht mit dem Leben Chrifti recht glauben. D Lift des Feindes, o Berleitung des Bolts. Derjenige glaubt gar nicht in Chriftum, ber nicht thun will, wie Chriftus gethan hat. Gben ber Glauben, ber bir bas Bertrauen in Chriftum auflegt, ber bringt bich gur Nachfolge Chrifti, der uns in allen guten Werken und Leiden vorgegangen ift und uns, ihm nachzufolgen, auffordert, ber um unsertwillen gelitten und uns damit das Exempel gegeben hat, in seine Fußstapfen zu treten. Bor ber Rarren Rede: Der in Chriftum glaubt, der bedarf feiner Werfe. Höre bagegen Sprüche ber Wahrheit —: Wer mir bient, ber folge mir nach, wer mir nachfolgen will, der verleugne sein selbst und folge mir mit seinem Rreuz und thue daffelbe täglich; wer mich liebt, der wird meine Worte halten, - der meine Gebote hat und hält sie, der liebt mich und wird vom Bater geliebt und ich werde ihn lieben und mich ihm offenbaren; item willst du in das Leben eingehen, so halte die Gebote; David fragt, wer auf den Berg des Herrn fteige und ftehe in seiner heiligen Statt? Untwort: beffen Bande unschuldig find und beffen Berg rein ift, der ohne Makel eingeht und wirkt Gerechtigkeit, der die Wahrheit redet und Niemanden betrügt mit seiner Zunge, der von bem Bösen weicht und das Gute thut, der im Glauben und in ber Liebe und in der Heiligung bleibt. - Aber der bofe Geift giebt seinen fleischlichen Christen ein, man werbe ohne bie Werke gerechtfertigt, mit Unzeigung, als habe es Baulus bermagen gepredigt, wie ihm fälschlich und mit Unwahrheit mird aufgelegt. Paulus hat wohl wider die Werke des Gesetzes, die aus Furcht und nicht aus Liebe, oder aus Eigenliebe, nicht aus göttlicher Liebe entspringen, in welche die Gleifiner ihr Bertrauen gründen und des Menschen Beil in nichtige äußere Werke setzen, disputirt und gestritten und beschloffen, daß biefelbigen Werke nicht gut, nicht verdienftlich, fondern verdammlich seien; der Werke aber, die im Gehorsam der himmlischen Gebote, im Glauben und Liebe geschehen, hat er nie übel gedacht und von ihnen nichts dann das Beste geredet, ja sie zu der Seligkeit noth und nüt verkündet und gepredigt, dem alle seine Episteln solches Zeugniß geben. — Christus will das Geset vollbracht haben, die Narren wollen das Geset vertigen; Paulus lobt das Geset, daß es gut sei, die Narren schelten's, daß es böse sei, darum daß sie nach dem Fleisch wandern und den Geschmack des Geistes nicht haben".

Die Abfassung dieser Schrift steht nach meiner Ueberzeugung mit den Verstimmungen, welche innerhalb der Staupitianer oder der Evangelischen, um in Hans Sachs' Sprachzebrauch zu reden, wider Luther die Oberhand gewonnen hatten, im engsten ursächlichen Zusammenhang. Man hatte in diesen Areisen offenbar die Hoffnung gehegt, daß Staupit, welcher (nach Dieckhoffs ausdrücklicher Bestätigung) niemals "in Widersspruch mit seiner früheren Lehrhaltung getreten war", sondern die Jdeale der deutschen Mystik auch da, als Luther sie verließ, noch sestgehalten hatte, daß Staupit, sage ich, den Dingen eine Wendung geben könne, welche die weitere Ablenkung von den ursprünglichen Ziesen hindere.

Es sollte sich freilich bald zeigen, daß diese Hoffnung eine eitle war. Die Dinge nahmen eine Entwicklung, welche den Staupitz und die Sodalität bald ganz in den Hintergrund drängte. Im April 1524 hatten die Sodalen ihre beste Stütze verloren: Anton Tucher, der Bater des Baterlands, war gegen Ende des genannten Monats gestorben. Die Neuwahlen zu den städtischen Aemtern, welche alsbald erfolgten, bedeuteten einen großen Ersolg der Lutherischen, indem es dem Einsluß des Laza-rus Spengler gelang, den Hieron. Ebner zum ersten Losunger zu machen. Nicht als ob Ebner auf Grund seiner entschieden lutherischen Gesinnung gewählt worden wäre; wir wissen, daß

auch viele römisch-katholische für ihn eingetreten waren und daß er sich noch im J. 1524 einen Ablaß für seine Familie, der die ausgedehntesten Bollmachten enthielt, hat ausstellen lassen lassen mehr lag der Erfolg der Lutheraner darin, daß der Rathsschreiber Spengler dem neuen Losunger an Einsicht, Willenstraft und Geschäftskenntniß durchaus überlegen war und die Leitung des mächtigen Gemeinwesens damit in die Hände Spenglers überging.

Seit Spenglers entschiedener Stellungnahme und Tuchers Tod war der Zusammenhalt der Sodalität gesprengt. Die übrigsbleibenden waren durchweg ältere Männer, deren Namen keiner großen Bewegung als Losung dienen konnten, wenn nicht etwa Staupitz selbst zur Uebernahme der Führerschaft zu bewegen war. Aber Staupitz war alt und krank und in seiner Stellung gebunden. Bald kam er überhaupt nicht mehr in Betracht: seine Schrift "Vom Glauben" war sein Testament gewesen. Nachsem er bereits im Herbst 1524 von einem Schlagsluß heimsgesucht worden war, ist er am 28. December desselben Jahres, fern von seinem Aloster, gestorben.

Als Luther bei seinen Tischreben auf ben Tod des alten Lehrers zu sprechen kam, lobte er "den hohen Berstand, die Redlichkeit und Aufrichtigkeit" des Staupitz, der "allzeit eines adligen, nicht unehrbaren und knechtischen Gemüths" gewesen sei. Den Ruhm des Abtes (fährt er fort) hat er nicht zwei Jahre lang gehabt, denn Gott hat ihn gewürgt; doch habe ich gute Hossungen für ihn, wie es sein Bekenntniß bezeugt; wir aber mögen wohl beten, die wir solche Beispiele des Absalls sehen"."

Mit Staupit' Tod war Luther der unbeftrittene Führer

<sup>1)</sup> Roth, Die Einführung ber Ref. in Nürnberg 1885 S. 188.

<sup>2)</sup> Bgs. Balch Tom. XXII p. 2289 und Colloquia ed. Bindseil I, 271. Eine Handschrift giebt statt: Gott hat ihn gewürgt, die Worte Deus enim interfecit eum.

ber großen Bewegung, die einst durch das Zusammenwirken der beiden Männer erwacht war, geworden. Wie Luther seit Jahren auf der Bahn siegreich vorwärts geschritten war, die Staupitz durch seinen Einfluß für ihn frei gemacht hatte, so trat er jetzt gleichsam dessen Erbschaft an.

Es gab bamals feinen anderen Mann in Deutschland, welcher so sehr wie Luther alle Vorbedingungen vereinigte, um die tieferregten Massen mit sicherer Sand in neue und stetige Buftande gurud gu führen. Der Bauerntrieg, deffen Führer fich auf Luther beriefen, zeigte alsbald, welche Leidenschaften entfesselt worden waren. Luther, der bisher in hohem Grade sich als Führer ber Bürger und Bauern bewiesen hatte, nahm jest feine Stellung auf der Seite der fürstlichen Gewalt und begründete ben Bund zwischen ber neuen Rirche und bem Staat, welcher zum wesentlichen Rennzeichen der lutherischen Rirche wurde. Eben durch dieses Bundniß aber erlangte er die Möglichkeit, der besonderen Form der Lehre, die er seit 1521 ausgebildet hatte, einen rechtlich gesicherten Bestand zu erwirken. Seit dem Sieg der absoluten Fürstengewalt über die Erhebung des J. 1525 war bas Dasein der lutherischen Rirche, die zu diesem Siege beigetragen hatte, vollständig gesichert und ihre Bertreter erlangten die Möglichkeit, die Grundsätze ihres Systems in aller Schärfe zur Ausgeftaltung und zur praktischen Anwendung zu bringen - eine Möglichkeit, von welcher im Laufe des 16. und 17. Jahrh., wie man weiß, in ausgedehntefter Weise Gebrauch gemacht worden ift.

Man hat oft gesagt, daß in der Unterordnung der neuen Kirche unter die Staatsgewalt, die beiden Theilen so manche äußere Bortheile gewährte, die einzige Möglichkeit sag, um den evansgelischen Glauben vor der Macht der Gegner zu sichern und ihm einen dauernden Bestand zu gewährleisten.

Es läßt sich in der That nicht verkennen, daß eine Art von innerer Nothwendigkeit die Entwicklung auf diesen Weg drängte

und man fann ben Scharfblick Luthers bewundern, welcher rechtzeitig diese Nothwendigkeit erfannt hat.

Allein dies ist unabhängig von der weiteren Frage, ob die Lage der Dinge auch die Nöthigung mit sich brachte, innerhalb der neuen evangelischen Staatskirche den Glaubenszwang in der gleichen Weise wiederum zur Anwendung zu bringen, wie er in der römischen Kirche gehandhabt worden war. Hier lag der Kernpunkt, um welchen sich die nächsten Entscheidungen drehten und die Stellung, welche Luther hierin einnahm, mußten von außerordentlicher Tragweite werden.

Ich kann nicht einräumen, daß die Gewährung der Gewissensfreiheit undurchführbar war, sondern glaube im Gegentheil, daß die evangelischen Prinzipien ihre Einführung unbedingt
erforderten. Es sehlte den Begründern der neuen Staatskirchen,
nachdem sie selbst der römischen Kirche gegenüber zur Rechtfertigung ihres Vorgehens auf die Gewissensfreiheit sich berusen
hatten, durchaus das Recht, jest, nachdem sie innerhalb großer
Gebiete zur Herrschaft gelangt waren, die Duldung religiöser Abweichungen zu versagen, ja es war sogar ein schwerer Fehler,
da er Tausenden von Evangelischen die fernere Mitarbeit an den
religiösen Ausgaben unmöglich machte und eine Stockung des
religiösen Lebens vorbereitete, an welcher noch heute die Länder,
in welchen das lutherische Staatskirchenthum herrscht, schwer zu
leiden haben.

Es war eine eigenthümliche, aber gewiß nicht zufällige Fügung, daß eben an demselben Orte, wo des Staupig' vornehmste Freunde lebten, in Nürnberg, der Kampf um die Gewissensfreiheit innershalb der lutherischen Kirche seinen Anfang nahm. Da er das Nachspiel der Trennung zwischen Luther und Staupig bildet, so ift es unerläßlich, daß wir ihn hier etwas näher betrachten.

## Achtes Capitel.

## Der Beginn des Glaubenszwangs in der nenen Kirche.

Die altevangelischen Gemeinden zu Nürnberg seit dem 14. Jahrh. — Die Familie Tucher und die Keher. — Nürnberg und Böhmen. — Martin Keinhard und Unton Tucher. — Folgen der Trennung zwischen den Staupissianern und Luther. — Berufung Dencks nach Kürnberg. — Die Theologie des Staupis in ihrer Berwandtschaft mit Dencks Schriften. — Die drei (bezw. sieden) Stufen und Erade dei Denck und Staupis. — Die brei Geseben. — Die vrei Grade der Gelasseit. — Die Wilkensfreiheit. — Das innere Licht. — Die Kerschiedenheit zwischen Denck und Staupis. — Die Schliberhebung der alten Gemeinden. — Gleiche Berechtigung oder nicht? — Der Prozes wider Denck und seine Folgen.

Wenn irgendwo, so ift es in Nürnberg unzulässig, die Parteis Verhältnisse, welche im J. 1524 an das Licht traten, losgelöst von der Vergangenheit zu betrachten. Wir wissen, daß der Gesdanke der Reformation zu Nürnberg von Ansang an lebhaft aufgegriffen worden war; aber dieser Gedanke war nicht erst durch Luthers Lehre dort geweckt worden, sondern man kann vielmehr sagen, daß gerade deßhalb weil der Wunsch nach Reformen nirgends lebendiger war, Luthers Wort nirgends kräftiger gezündet hatte.

Die Kenntniß der h. Schrift war in Nürnberg, wie uns die Zeitgenossen versichern, längst vor Luther tief in alle Schichten der Bevölkerung eingedrungen und zugleich mit ihr hatten sich eine Reihe evangelischer Gedanken verbreitet und fest= gesett. Heinrich von Kettenbach erzählt uns, daß in Nürnberg Weiber, Knechte und Handwerker mehr Kenntniß der heiligen Bücher besaßen als anderswo die Mitglieder von gelehrten Schulen.

In der That wissen wir, daß evangelische Auffassungen weit verbreitet waren und daß auch der Name Evangelische, in dem Sinn wie Hans Sachs ihn gebraucht, seit alten Zeiten dort bestannt war. 1)

Es ist hier nicht meine Absicht, eine Geschichte der Reger zu Nürnberg während des Mittelalters zu schreiben. Nur Folgendes mag furz bemerkt werden.

Nicht weniger als viermal haben bloß während des 14. Jahrh. (1332, 1348, 1378 und 1399) große Regerprozesse vor dem Inquisitionsgericht wider Waldenser in Nürnberg stattgefunden. Es hatte sich dabei herausgestellt, daß Mitglieder der angesehensten Familien zu der "heimlichen Gemeinde" gehörten und besonders hatten drei Glieder der Familie Tucher als Reger vor Gericht gestanden — eine Thatsache, die durch den Umstand Licht erhält, daß die Tucher zu den Webersamilien gehörten und viele Verbindungen mit Lyon, wo ein Glied der Familie dem dortigen Zweiggeschäft vorzustehen pslegte, besaßen.

Eben das Kirchspiel S. Sebald, wo die Tucher wohnten, war von je besonders stark angesteckt. Der Pfarrer von S. Sebald konnte 1332 neunzig Namen dem Gericht übergeben. Im J. 1399, erzählt die Nürnberger Chronik, verbrannte man sechs Frauen und einen Mann, die waren Retzer; andere wurden damals gezwungen ein rothes Kreuz zur Strafe öffentlich zu tragen und Buße zu thun. Meister Martin war damals Inquisitor und Ketzermeister.

Dieses Einschreiten hatte aber mit nichten die Untersbrückung der heimlichen Gemeinde zur Folge. Aus der Gesschichte des Bischofs Friedrich Reiser wissen wir, daß das Gesschlecht derer von Plauen im J. 1425 den Mittelpunkt der Partei in Nürnberg bildete. Hans von Plauens Haus war

<sup>1)</sup> S. über die Ramenfrage oben S. 103.

es, wo die Wander-Prediger sich trasen und wo Friedr. Reiser für den gleichen Beruf seine Ausbildung empfing. 1) Im J. 1446 fand zu Heroldsberg bei Nürnberg eine Versammlung solcher Wanderprediger statt.

Es bestand seit alten Zeiten eine lebhaste Verbindung zwischen Böhmen und Nürnberg und eine gegenseitige Einwirfung trat jedesmal dann besonders stark zu Tage, wenn heftige innere Bewegungen hier oder dort ausgebrochen waren. Es konnte deßhalb nicht ausbleiben, daß die folgenreichen Schritte, welche die Brüder in Böhmen seit 1467 durch die öffentliche Loslösung von der römischen Kirche und durch die Einführung der Spättause gethan hatten, auch in dem benachbarten Nürnberg nachhalten. Die 60 Brüder, welche in Lotha 1467 jenen Akt vollzogen, waren Abgeordnete zahlreicher Gemeinden "aus Böhmen, Mähren und anderen Ländern") und es liegt nahe, anzunehmen, daß gerade die deutschen Gränzgebiete mitbetheiligt waren.

In der Diöcese Bamberg, zu welcher Nürnberg gehörte, gab es in der ganzen zweiten Hälfte des Jahrhunderts viele Reter; die Diöcesan-Synode von 1491 hielt es für noth-wendig, strenge Maßregeln gegen dieselben zu beschließen. Alles, was damals in den Gemeinden geschah, vollzog sich freilich unter dem Schleier des tiefsten Geheimnisses. Die Synode der Brüder in Böhmen hatte im J. 1504 folgendes Dekret erlassen: "Was das Berbot der Bersammlungen durch die weltliche Macht betrifft, so wird beschlossen, daß man sie für einige Zeit, wo es nothwendig ist, unterlassen soll. Und unterbessen wird allenthalben den Hausvätern besohlen, daß ein Jeder sich in den Häusern mit seinem gläubigen Gesinde am Sonntag

<sup>1)</sup> S. Bohm, Friedr. Reiser. 1876 S. 80.

<sup>2) 3.</sup> Müller, Die beutschen Ratechismen u. f. m. 1887 S. 145.

zum Früh- und Nachmittagsgottesdienst bei verschlossenen Thüren versammle. — Item, zu passender Zeit, wenn es möglich ist, soll man eine geheime Bersammlung abhalten, nicht zu zahlreich, auch nicht aus verschiedenen sern gelegenen Orten, sondern wenige und besonders zum Genuß des h. Abendmahls." Deie konnte, wenn streng danach versahren wurde, von diesem Gemeindeleben etwas in die Oeffentlichkeit dringen? Gleichwohl hatte Billibald Pirkheimer im J. 1517 davon Kenntniß, daß die Ketzerei immer weitere Kreise ergreise und es kann kein Zweisel sein, daß es seine Umgebung war, in welcher er diese Wahrnehmung in erster Linie gemacht hatte.

Man wird nicht zu viel sagen, wenn man es ausspricht, daß die Einwirkung, welche von Böhmen her zwischen 1517 bis 1521 auf Nürnberg ausgeübt ward, in vieler Hinsicht berjenigen, die von Wittenberg aus stattfand, die Waage hielt. Wir wissen (um nur eins anzusühren), daß einer der angesehensten Männer der Stadt, ein naher Freund der Staupizianer Albrecht Dürer und Caspar Nüzel (dessen Schwager er war), Hans Hars börfer, in Böhmen erzogen worden und der böhmischen Sprache mächtig war. Bei seinen wiederholten Besuchen in Prag (wo er z. B. noch 1504 war) können ihm die literarischen Fehden, welche Bischof Lusas mit seinen römischen Gegnern führte, uns möglich unbekannt geblieben sein.<sup>2</sup>)

Es waren keineswegs bloß lutherische Traktate, welche das in Nürnberg unter der Asche glimmende Feuer nährten, sondern auch Schriften der böhmischen Ketzer wurden dort zahlreich colportirt. 3) War doch gerade Nürnberg der Ort, wo die böhmischen Brüder mit Vorliebe ihre Schriften zum

<sup>1)</sup> J. Müller a. a. D. S. 821.

<sup>2)</sup> Ueber H. Harsborfer f. Lochner, Personennamen in Dürers Briefen 2c. 1870 S. 23.

<sup>3)</sup> Bgl. Luther an Scheurl 1519 Febr. 20. be Wette I, 229.

Druck brachten oder deutsche Uebersetzungen derselben anfertigen ließen.

Es wäre eine wichtige Aufgabe, einmal festzustellen, welche Streitschriften des 14. und 15. Jahrh. zwischen den Jahren 1517 und 1525 wieder an das Licht gezogen und durch den Druck verbreitet worden sind. Man würde daraus in Bezug auf ben Antheil, welchen die Ideen der alteren Opposition an der Bewegung besaßen, ein sichereres Urtheil, als es bisher möglich war, gewinnen. An dieser Stelle will ich nur auf einen dieser Neubrucke hinweisen, nämlich auf eine Schrift des J. 1430, welche unter dem Titel "Anzeigung, wie die gefallene Chriftenheit widerbracht mög werden" u. s. w. im März 1524 durch Martin Reinhardt wieder aufgelegt ward. 1) Die Schrift enthielt vier Artikel oder Forderungen, welche diejenigen Böhmen, "die der Evangelischen Lehre anhingen", im J. 1430 dem Concil zu Basel überreicht hatten, darunter an erster Stelle das Berlangen, daß weltliche Herrschaft den "Brieftern Chrifti" nicht erlaubt werde, sondern daß die Beiftlichen zur "evangelischen Regel" zuruckgeführt werden sollen. Reinhard erklärt in der Einleitung, daß er diese Schrift zum Druck gebracht habe, weil darin eine rechte driftliche Form eines rechten evangelischen Lebens begriffen sei.2)

Reinhard hatte die Schrift (wie er in der Borrede erzählt) im J. 1521 zu Rostock, wo er bei einem "Liebhaber Evange»

<sup>1)</sup> Anhengung wie die gefallene Christenheit widerbracht milg werden in hren ersten stand, in wilchem sie von Christo und sennen Apostel erstlich gepklanzt und aufsgebawet ist. Bor hundert jaren beschrieben und itzt allererst gefunden und durch den Druck an tag geben. 1524. D. D. 4°. (Ein Exemplar in meiner Bibliothek.)

<sup>2)</sup> Es ist mir aufgefallen, daß die Citate aus dem N. Test., welche die Schrift enthält, vielsach eine Berwandtschaft mit dem Text der Tepler Bibel zeigen. Sollte der Uebersetzer des J. 1480 diese Bibel gekannt haben?

lischer Wahrheit" Herberge gehabt hatte, gefunden und ersahren, daß sie ehedem im Besitz eines Rostocker Geistlichen 1) gewesen war. Da ist es nun merkwürdig, daß Reinhard seiner Ausgabe eine Widmung an den ganzen Rath zu Nürnberg, den er doch nur zum Theil kannte, vorsetzte und dabei die Herren Anton Tucher, Hieronhmus Ebner und Willibald Pirkheimer als "seine lieben Herren und Patrone in Christo" mit Namen nannte. Daraus solgt mindestens, daß die Schrift in diesen Kreisen bekannt geworden sein muß, aber es ist auch undenkbar, daß Reinhard nicht wenigstens bei einigen der Männer, die er in der Schrift wiederholt seine Patrone nennt, Hinneigung zu den Ideen der böhmischen Ketzer, wie sie die Schrift enthält, aus eigner Kenntniß vorausgesetzt haben sollte.

Ich möchte glauben, daß die Entwicklung, welche die Bestiehungen zwischen den böhmischen Brüdern und Luther seit dem J. 1522 nahmen, auf die Haltung vieler Nürnberger weit mehr eingewirkt hat, als dis jest bekannt geworden ist.

Im Juni 1522 hatten die Brüder Bevollmächtigte an Luther gesandt, welche mit ihm eine Verständigung anbahnen sollten. Am 4. Juli berichtete Luther darüber an Spalatin: "Die Pickarden (er pflegte die Brüder Waldenser, Pickarden oder Grubenheimer zu nennen, obwohl sie keinen dieser Namen von sich brauchten) haben Gesandte bei mir gehabt, die über ihren Glauben Rath suchten: ich habe fast Alles als gesunde Lehre gefunden, nur daß sie sich dunkler und barbarischer Sprache anstatt der biblischen bedienen. Ferner macht es mich bedenklich, daß sie die Tause der Kinder ohne Glauben und

<sup>1)</sup> Es ift dies offenbar der Prediger Nic. Auß oder Aute zu Rostock, der mit den Brüdern in Böhmen Beziehungen besaß. Bgl. Dr. A. Hofmeister, Mecklenburgs altniedersächs. Literatur III, (1885) S. 183 ff. Eine Ausgabe der Schriften des Aute, die viel Aufklärung versprechen, bereitet Dr. K. Nerger zu Rostock vor.

unnütz halten, sie aber doch taufen und zugleich diejenigen wiedertaufen, die von uns zu ihnen kommen, ferner nehmen sie sieben Sakramente 1) an. Der Cölibat der Geistlichen unter ihnen ist mir recht, da sie ihn nicht zu einem pflichtmäßigen, sondern freiwilligen machen. So sehr giedt es nirgends auf der Welt Reinheit des Evangeliums. Ob sie auch von dem Glauben und den Werken die gesunde Meinung haben, ist noch nicht klar, doch bezweisele ich es sehr; in Betress des Abendmahls sehe ich nichts Falsches, wenn sie nicht durch Worte täuschen, ebenso nicht in Betress der Tause. 2)

Balb darauf sandte Bischof Lukas Luther durch Vermittlung des Paulus Speratus eine Schrift "von der siegreichen Wahrheit", in welcher die Lehre der Brüder, besonders diesenige vom Abendmahl, des Weiteren dargelegt wurde. Mit deren Inhalt war Luther indessen so wenig einverstanden, daß er sich zu dem folgenreichen Schritt entschloß, nunmehr nicht bloß gegen die römische Kirche, sondern auch gegen die Brüder polemisch aufzutreten und ihre Lehren zu widerlegen. Es geschah in der Schrift "Vom Anbeten des Sakraments" (1523), die direkt an die böhmischen Brüder gerichtet war. Er lobte in dieser Schrift zwar die sittliche Lebensordnung der Waldenser und suchte es

1) Es waren keine sieben Sakramente, sondern sieben heilige Handlungen, im Sinn der Brilder ein wesentlicher Unterschied, der Luther aber nicht ganz klar geworden zu sein scheint.

<sup>2)</sup> Luther an Spalatin, d. d. 1522 Juli 4: Picardi apud me legatos habuerunt, de fide sua consulentes: inveni fere omnia sana, nisi quod obscura phrasi et barbara utuntur pro scripturae phrasi. Deinde, quae me movent, sunt, quod parvulorum baptismum nullius fidei et fructus asserunt et tamen eos baptisant et rebaptisant ad se venientes ex nostris, deinde septem sacramenta ponunt. Nam caelibatus sacerdotalis inter eos placet, cum non necessarium faciant, sed liberum. Adeo nusquam est in orbe puritas Evangelii. An et fidei et operum sanam habent sententiam, nondum liquet, valde enim dubito: de Eucharistia nihil falsum video, nisi fallant verbis, sic nec de Baptismo. De Wette II, 217.

zu erklären, daß es ihm einstweilen unmöglich sei, gleiche Bestrebungen durchzusetzen, aber zugleich trat er der symbolischen Auffassung des Abendmahls, wie jene Gemeinden sie besaßen, entgegen und suchte seine neue Auffassung desselben zu vertheidigen. Bischof Lukas blieb hierauf die Antwort nicht schuldig, sondern veröffentlichte im J. 1523 eine Abhandlung, welche die Meinungs-Unterschiede, die sich immer mehr herausstellten, klar betonte.

Insbesondere fühlten sich die Böhmischen Brüder durch die sittlichen Buftande, die sich in Wittenberg, Nürnberg und an anderen Orten, wo die Lehre Luthers zum Sieg gelangt mar, ergaben, abgeftoßen. In seiner Geschichte ber evangelischen Rirche in Böhmen schildert B. Czerwenka diese Berhältniffe folgendermaßen: 1) "Es ift befannt, wie um jene Zeit die Wittenberger Studentenschaft sich keines besonderen Rufes erfreute, aber auch in anderen Rreisen ber Stadt, wie Deutschlands überhaupt war der sittliche Zustand ein höchst beklagenswerther. Theils gingen bie Geschwüre auf, welche in früheren Zeiten fich angesetzt hatten; theils wurde vielen die Freiheit des Evangeliums zu einem Sündendeckel und mit dem ftets entschiedeneren Bruche mit Rom wuchs leider noch die Verwechslung der Gebundenheit in der Freiheit mit der Ungebundenheit der gemiffenlosesten Willfur. Lukas, der auf Alles ein wachsames Auge hatte, wollte die Berhältnisse in Bittenberg näher kennen lernen. Er sandte beßhalb die beiden früheren Boten Johann Roh und Michael Beiß nach der deutschen Universitätsstadt, um die dortigen sittlichen Zuftände und das chriftliche Leben in seiner Wirklichkeit zu erforschen. Die Abgeordneten suchten auch Luthern auf, ber auf Lufas' Schrift noch immer nicht geantwortet, aber, wie bie Brüder im Gespräche bald merkten, auch seine Lehre zu Bunften ber Unität nicht geändert hatte. Bon da an gab Lufas jeg= riche Beziehung zu Luther auf."

<sup>1)</sup> Bielefelb u. Lpz. 1870 Bb. II, S. 183.

Bei dem nahen Berkehr, welcher zwischen Prag und Nürnberg durch Kaussente, Buchdrucker und Gelehrte stattsand, mußten diese Dinge bald an letzterem Orte bekannt sein. Ob sie unmittelbar eingewirkt haben, läßt sich einstweilen der Natur der Sache nach schwer feststellen, aber es ist gewiß, daß eben im Jahre 1524 ähnliche Stimmungen an beiden Orten herrschten. Bald sollte es sich zeigen, daß es dort eine Partei gab, welche der Ueberzeugung war, daß Joh. von Staupitz und die Böhmischen Brüder die Wahrheit reiner lehrten als Luther, und daß sie gesonnen sei, dieser Ueberzeugung Ausdruck zu geben. Das waren die Männer, welche gemäß dem alten Gebrauche sich Evangelische nannten und die diesen Namen nicht mit dem oben aussommenden Namen der Lutherischen vertauschen wollten.

Es war für den Berlauf, welchen die Erhebung der altbeutschen Opposition zu Nürnberg nahm, von folgenreicher Besteutung, daß die Führer derselben nicht in einem unmittelsbaren Berhältniß zu den Brüdern in Böhmen, wohl aber zu den Brüdern in der Schweiz standen. So gewiß es nach meiner lleberzeugung ist, daß die volksmäßige Strömung, die die Ershebung trug, von Böhmen aus viele Anregungen empfangen hat, so gewiß ist es andererseits, daß die oberdeutschen und Schweizer Einflüsse doch schließlich den Ausschlag gegeben und die Bersschmelzung der Nürnberger Bewegung mit der allgemeinen deutschen Erhebung der Brüder, die bald unter einem neuen Scheltnamen bekannt wurden, bewirkt haben.

Der Name des Mannes, an welchen sich die Nürnberger Erhebung knüpft, ist Johann Denck. Herkunst, Vorbildung und Vergangenheit befähigten gerade Denck in ausgezeichneter Weise sür die Vermittlung zwischen den schweizer und den obers beutschen Gemeinden und nachdem in Folge der Wendung, welche

die Dinge in Wittenberg genommen hatten, die Nothwendigkeit eingetreten war, die Glaubenslehre der Brüder in einer eignen Literatur zusammenzufassen und zu vertreten, war es wiederum Denck, der für diese Aufgabe bei weitem die größten Fähigsteiten und die umfassendste wissenschaftliche und theologische Bildung mitbrachte, ja, als endlich die Gemeinschaft auch einen Organisator suchte und brauchte, da war es abermals Denck, der in den schwierigen Anfängen sich als solchen bewährte.

Johann Denck war etwa im J. 1495 in Baiern geboren. Ueber seine Familie sind vorläufig völlig klare Ausschlüsse nicht erzielt. Wir wissen, daß ein Johann Denck, der aus Braunau in der Diöcese Passau stammte, im J. 1489 zu Bologna studiert hat 1) und daß Bolsgang Denck († 1513), welcher die Kirchen zu Lichtensels in Oberfranken, zu Steher in Oestreich und einen Theil der Stadt-Mauer zu Nürnberg erbaut hat, Weister eines Deutschen Hüttengau's gewesen ist 2); in welchem Berhältniß aber diese beiden Männer, die offenbar Landsleute waren, zu unserem Joh. Denck gestanden haben, ist einstweilen unausgeklärt.

Verschiedene Nachrichten weisen darauf hin, daß Denck seine Vorbildung in Augsburg empfangen hat; jedenfalls bezog er im Herbst 1517 die Universität Ingolstadt 3), wo er im J. 1519 unter dem Dekanat des Joh. Schretinger nebst den Augsburgern Georg Planckmüller 4) und Joh. Spät, dem Memminger Wolfs

<sup>1)</sup> S. E. Friedländer u. C. Malagola, Acta nationis Germ. Univ. Bon. Berol. 1887. — Ein Joh. Denck erscheint nebst Conr. v. Megenberg als Mathematiker im 14. Jahrh. S. Günther, Gesch. des mathem. Unterrichts. Berlin. 1887 S. 169 f.

<sup>2)</sup> Näheres über Bolfgang Tenck (Denck) f. bei F. v. Riba in ben Mittheilungen ber R. K. Central-Commission zu Wien, Bd. XVII (1872).

<sup>3)</sup> Ich verdanke diese Nachricht dem H. Cand. L. Schönchen in München, welcher sie im Universitäts-Archiv ermittelt hat. Die Eintragung in die Liste erfolgte am 29. Oct. 1517.

<sup>4)</sup> Es ift dies wohl derfelbe G. Plandmuller, der bei Ambros, Gefc. d. Mufit. Bb. III, 1881 S. 391 als musikalischer Schriftsteller erwähnt

gang Bogelmann, dem Münchener Arsacius Sehofer und Anderen in die Zahl der Scholastici und in demselben Jahr auch unter die Baccalaurei aufgenommen wurde. 1)

Die frühesten schriftlichen Zeugnisse, welche wir von ihm besiten, sind einige Distichen bezw. Briefe an Beit Bild, welche wir im Anhang zum ersten Mal veröffentlichen. Die Zeit, in welcher die Distichen entstanden sind, läßt sich nicht genau bestimmen, die Briefe dagegen sind datirt und stammen aus dem J. 1520. Daraus erhellen die wichtigen Umstände, daß Denck, welcher seinen Brief vom 21. März durch den erwähnten Georg Planckmüller an Bild besorgen ließ, mit Letzterem und mit Bernhard Abelmann seit längerer Zeit in einem nahen persönslichen Berhältniß stand.

Damit sehen wir Denck, der den Bild wiederholt seinen Bruder nennt und der von Adelmann (wie die Briefe erzgeben) beschützt ward, in naher Beziehung zu demjenigen Areise der Augsburger Humanisten, welcher in den soeben außebrechenden Kampf um die religiösen Fragen schon seit mindestens 1519 tief verwickelt war. Man weiß, daß Adelmann und Decolampad im J. 1519 eine Streitschrift wider Eck veröffentslichten<sup>2</sup>) und daß bald darauf Adelmanns Name neben demzienigen Pirtheimers und Spenglers in der Bannbulle stand, die wider Luther erging.

Es ift unbekannt, wann die Beziehungen, die uns um 1520

wird. — Die Musikschre galt damals merkwürdigerweise noch als ein Anshängsel der Arithmetik und als ihre Erfinder wurden Tubalkain, Pythagoras, Boethius, P. Comestor angesehen. Näheres bei S. Günther, Gesch. d. mathem. Unterrichts Berlin 1887 S. 283.

<sup>1)</sup> Milinchener Univ.-Archiv D. II, Nr. 1 nach den Mittheilungen des Herrn Schönchen.

<sup>2)</sup> Canonicorum indoctorum responsio ad Joh. Eckium 1519. Sie sindet sich in der Erlanger Ausg. v. Luthers Schriften. Opp. varii arg. IV, p. 59 ff.

zwischen Denck und den Augsburger Freunden entgegentreten, geknüpft sind. Bild hatte ebenfalls in Ingolstadt studirt und Adelmann war seit 1505 Scholaster der Domschule, in welcher Denck vielleicht seine Borbildung empfangen hatte. Die Briefe des Jahres 1520 sind von Stotzingen (bei Ulm) aus geschrieben, einer Besitzung derer von Stein, aus welchem Hause Marquard von Stein, Domherr zu Augsburg, mit Adelmann und Beit Bild befreundet war.

Das Band, welches Abelmann, Bild und Marquard von Stein vereinte, war die Societas literaria Augustana, deren Mitglieder sie waren. Nach dem Antheil zu schließen, den diese Männer an dem jungen Gelehrten nahmen, und nach den Formen der Briese, war auch Denck Mitglied dieses Bundes. Er befand sich, wie er selbst sagt, im J. 1520 ungern und gleichsam als Gesangener in Stozingen und war Adelmann sehr dankbar, als dieser ihn aus seiner Lage bestreite.

Es ift wahrscheinlich, daß Denck schon damals nach Basel kam, wo wir ihn seit Beginn der zwanziger Jahre als Correktor erft bei Andreas Cratander und dann bei Bal. Curio antressen.

Die Stadt Basel war um jene Zeit einer der vornehmsten Mittelpunkte des geistigen Lebens in Deutschland und einer der Hauptsitze der resormatorischen Bestredungen neben Wittenberg. Wie auf Wittenberg und Nürnberg von Böhmen her gewisse Einwirkungen stattsanden, so auf Basel, und alsbald auch auf Zürich, von Lyon, Paris, den Niederlanden und Oberitalien her, und es ist wichtig, daß zwischen 1516 und 1524 zahlreiche gestehrte Theologen aus Frankreich, Italien, Holland u. s. w. in Basel eine Zuslucht suchten und fanden. Man kann ermessen, welche Anregung daraus für den Einzelnen erwuchs und wie sehr dieser Ort geeignet war, die Fäden für eine große Bewegung zu schürzen.

Die Männer, die sich hier trasen, waren vielsach Flüchtslinge, die die Heimath um ihrer religiösen Ueberzeugungen willen hatten verlassen müssen. Die großen Officinen der Buchdrucker, welche von je Herde der Opposition gewesen waren, gewährten diesen Flüchtlingen Arbeit und Lebensunterhalt, und so wissen wir z. B. von Decolampad, daß er, mittelloß und stellenloß wie er war, im J. 1522 bei Andreas Cratander Aufnahme sand. Eben bei Cratander trasen sich dann Denck, Conrad Grebel, Ludwig Hätzer u. A., welche die Führer des sog. Anabaptissmus wurden.

Es ist gewiß bemerkenswerth, daß gerade zu Basel auch die Schriften des Joh. v. Staupit in diesen Jahren warme Aufnahme fanden, und daß die dortigen Buchdrucker sich bemühten, durch neue Ausgaben zu ihrer Verbreitung mitzuwirken. 1) Aber noch wichtiger mußte es werden, daß eben zu Basel in den Jahren, wo Denck dort thätig war, die Schriften der Oppositionsparteien des 14. und 15. Jahrh., vor Allem Joh. Tauler, Joh. Wiclif, Marsilius von Padua und Joh. Bessel von Groningen in neuen Ausgaben an das Licht kamen. In diesem planmäßigen Vorgehen der Buchdrucker und ihrer Besrather lag unzweiselhaft bereits das Programm der Bewegung, die alsbald gerade hier einen ihrer Hauptstützpunkte sinden sollte.

Im Sommer des J. 1523 nun suchte die Stadt Nürnberg für die S. Sebaldus-Schule einen Rektor, der in den klassischen Sprachen erfahren war. Diese Schule war die vornehmste Lehreanstalt der großen Reichsstadt; sie hatte bereits im J. 1509 durch Hinzusügung von Cursen für die Humanitätsstudien den

<sup>1)</sup> Bon der liebe gottes ein wunderhübsch underrichtung u. s. w. Getruckt zu Basel durch Adam Petri. Anno MDXX. (Bgl. Knaake a. D. S. 89.) Ich möchte vermuthen, daß von den verschiedenen Ausgaben, bei denen die Ortsangabe sehlt, noch eine oder die andere in Basel gedruckt worden ist.

Charakter einer höheren Schule erhalten und zählte um 1550 sechs Klassen mit etwa 400 Schülern. 1)

Wir wissen nicht, wie es gekommen sein mag, daß man den Magister Joh. Denck für die wichtige Stellung auswählte; man pflegte im Nürnbergischen Dienst nur in besonderen Fällen Nicht-Nürnberger anzustellen. Zedenfalls kam die Sache unter Pirkheimers Mitwirkung, der sich bei Decolampad nach Denck erkundigt hatte, zu Stande und Denck tras etwa im Herbst 1523 in Nürnberg ein, wo er sosort, wie erhaltene Briefe ergeben, zu Pirkheimer, und dadurch natürlich auch zu den übrigen Huma-nisten der Reichsstadt, in ein persönliches Berhältniß trat.

Die Mitglieder der staupitzischen Sodalität welche damals noch bestand, waren zum größeren Theil Eingesessene des Kirchspiels S. Sebald, namentlich war Unton Tucher seit vielen Jahren Psleger der Kirche und Lazarus Holzschuher Kirchmeister; auch Ebner und Scheurl, sowie Albrecht Dürer wohnten dort und es konnte nicht sehlen, daß Denck, den die gleichen Ansichauungen mit diesen Männern verbanden, auch mit ihnen in Fühlung kam. Jedenfalls steht es sest, daß Dürers Schüler seine nächsten Freunde und Brüder wurden und daß Christoph Scheurl in dem Prozeß, der alsbald gegen die Brüder aussbrach, das Vorgehen der lutherischen Prediger nicht in allen Punkten gutheißen konnte. 2)

Die innere Verwandtschaft der Glaubenslehre Dencks mit derjenigen des Staupit ist in vielen Punkten ganz unverkennbar. Sie erstreckt sich keineswegs nur auf allgemeine Gesichtspunkte, wie auf den sog. Spiritualismus in Betreff der Gnadenmittel

2) S. das Gutachten der Juristen b. 26. Jan. 1525 in den Kirchensgeschichtlichen Studien. Lpz. 1888 S. 247 f.

<sup>1)</sup> Heerwagen, Bur Geich. d. Nürnberger Gelehrten-Schulen. Nürnberg 1860 (Brogramm) S. 16.

und der Kirche, auf das Bestreben, die religiösen Dinge von der Seite des Willens her zu ersassen, auf die Betonung der Nachfolge Christi und der Wiedergeburt u. s. w., sondern sie zeigt
sich auch in Einzelheiten so überraschend, daß es wohl der Mühe
werth wäre, eine besondere Untersuchung über das gegenseitige Berhältniß ihrer Schriften und über die Quellen, aus welchen
sie geschöpft haben, anzustellen.

An dieser Stelle muß ich mich barauf beschränken, die nahe Berwandtschaft an einigen besonders bezeichnenden Beispielen aufzuzeigen.

In der Literatur, die an Dencks Namen anknüpft ober von seinen Schülern und Freunden ausgeht, findet sich als ein grundlegender Gedanke die Idee, daß fich die Entwicklung des Menschen, in beren Herzen ftets wenigstens ein Funken bes ewigen Lichtes vorhanden ift, in Stufen oder Graden vollzieht und zwar werden bisweilen drei, bisweilen sieben Stufen unterschieden. So erschien im R. 1526 eine kleine Schrift von einem Unhänger Dencts, Georg Saug, unter dem Titel: Gine driftliche Ordnung eines wahrhaftigen Chriften. Die Vorrede beginnt mit den Worten: "Gin driftlich Leben hat Staffeln und Grade, bis es vollkommen wird" und ichildert bann bie "Staffeln bes h. Beiftes" folgendermaßen: "Gott fürchten von Herzen gebiert Weisheit (Siob 28). Das Bose meiden ist Verftand (Biob 28). Verstand göttlicher Liebe gebieret Glauben und ift gut benen, die ihn thun (Bf. 110). Sich nichts laffen verrücken ist Rath. Sich felbst überwinden ist Stärke. Alles in Gott richten und tragen ift Runft (1. Cor. 13). Chrifto Resu ähnlich werden und gleich gefinnt sein ift die Gottseligkeit. Da ruhet Alles und ift der rechte Sabbath, den Gott von uns erfordert, dem aber die ganze Welt widerstrebt".1) Dies

<sup>1)</sup> Ich benutze die Ausgabe, welche im J. 1680 zusammen mit Dencks Schriften in Amsterdam erschien. Gin Exemplar findet fich in meiner Bibliothet.

sind zugleich die sieben Tugenden oder die sieben Geister (wie Haug sagt), durch welche der Mensch "zur Bollkommenheit des einigen Geistes in Mühe und großer Ansechtung hindurchdringt". Es sei kein Zusall, bemerkt der Berfasser, daß es sieben Stusen und sieben Tugenden gebe, denn oft würden dieselben symbolisch vorgebildet in den heiligen Büchern; die sieben Säulen im Buch der Sprüche, die sieben Augen im Erodus, die sieben Geister im Zesaias, die sieben Lampen und die sieben Gemeinden in der Offenbarung wiesen darauf hin. 1) Man sieht, daß die Symbolik in dieser Literatur eine Rolle spielt.

Ein anderer Freund und Schüler Dencks, Christian Endtsfelder, unterscheidet in der geistigssittlichen Entwicklung des Menschen drei Stusen oder drei Lichter, nämlich das lumen sensuale, das lumen rationale und das lumen mentale oder intellectuale, oder die anfangenden, die fortsahrenden und die vollkommenen Menschen.

Derselbe Gedanke erscheint in der Lehre und in den Schriften der altevangelischen Gemeinden des 15. Jahrhunderts. Wir besitzen aus den Areisen der böhmischen Brüder ein Buch in böhmischer Sprache, welches in der Uebersetung solgenden Titel führt: "Schrift der dreierlei Fragen, die ersten für die Ansfangenden, die zweiten für die Fortschreitenden, die dritten für die Vollkommneren, nämlich für die Kinder, die Jüngslinge und die Mannhaften im einigen allgemeinen christlichen

<sup>1)</sup> Just. Menius, Der Widerteuffer lere aus h. Schrift widerlegt (abgedruckt in Luthers Werken. Wittenb. Ausg. II.) erzählt, daß Denck sich einer Taufformel bedient habe, wonach der Täufling erklären mußte, daß er sieben Lastern (bösen Geistern) entsage: der Menschenfurcht, Menschenweisheit, Menschenverstand, Menschenkunst, Menschenrath, Menschenkürfe und Menschengottlosigkeit; dagegen empfing er Gottessurcht, Gottesweisheit u. s. w. (a. D. II, 309 b). Es ist dies offenbar eine verstümmelte Ueberlieserung; sie deutet aber auf die sieben Stusen und sieben Tugenden hin.

Glauben". 1) Es sind diese "dreierlei Fragen" drei Katechismen, deren erster unter dem Namen der Kinderfragen 2) auch ins Deutsche übersetzt und in mehreren Auflagen als Katechismus der böhmischen Brüder bekannt geworden ist. 3)

Wenn man nun die Schriften des Staupitz durchsieht, so findet man doch sehr überraschende Anklänge an diese Gradeinstheilungen.4)

So heißt es z. B. in der Schrift von der "endlichen Boll-

<sup>1)</sup> Jos. Müller, Die beutschen Katechismen ber Böhmischen Brüber (Mon. Germ. Paedag. IV.) 1887 S. 77. Es sind zwei Drucke davon bekannt, ber eine aus 1523, ber andere aus 1524.

<sup>2)</sup> Ueber die Kinderfragen s. v. Zezschwitz, Die Katechismen der Walbenser und böhm. Brüder 1863 und J. Müller a. a. D. — Um die Lehre der böhmischen Brüder vollständig kennen zu lernen, wäre die Bersöffentlichung und Berdentschung der beiden anderen Katechismen natürlich ebensalls sehr wünschenswerth. Die drei Katechismen bilden doch erst das Ganze, nicht bloß die Kinderfragen.

<sup>3)</sup> Amos Comenius giebt (1632) von den drei Rlaffen, für welche die Ratechismen bestimmt waren, in seiner "Ratio disciplinae ordinisque ecclesiastici in Unitate Fratrum Bohemorum" folgende Schilderung: "Populum seu auditores suos, majores nostri ... trifariam juxta gradus laborum, circa illos instituendos, partiri soliti sunt: nempe in Incipientes. Proficientes et Perfectos, sive ad perfectionem tendentes (vide Heb. 5. 13, 1. Cor. 2. 6. et Isid. lib. 2 Eccles. cap. 21). Incipientes, sive Initiales, sunt, qui Catechesin et prima Religionis elementa discunt: ut sunt pueri, Pastorum jam curae a Parentibus traditi. Nec non adulti ab Idololatris accedentes vel alias neglecti, qui, si Ministrorum inter Fatres curae se permittunt, institui prius probarique solent. (Hebr. 5. v. 11. 12. 13. 14.) Proficientes sunt, qui religionis elementa jam edocti, in pastoralem curam succepti, ad omnium in Ecclesia mysteriorum participationem admissi, magis magisque in agnitione voluntatis Dei, ejusque practica observatione, se exercent: atque sic in Ecclesiae ordine se continentes, sanctificationem suam custodiunt (2. Cor. 7. 1, Hebr. 6. 1). Perfectos appellarunt rerum divinarum cognitione notabiliter auctos inque Fide, Charitate et Spe adeo roboratos, ut alios jam quoque illuminare, illisque in Ordine continendis praefici possent (Rom. 15. 14, 1. Cor. 2. 6, Phil. 3. 15). Hier nach J. Müller a. D. S. 77.

<sup>4)</sup> Ueber die "drei Grade des Leidens", die Staupit fennt, haben wir oben S. 37 gehandelt.

ziehung ewiger Vorsehung" (1517): Es giebt Staffeln in der Liebe der Gerechtigkeit, die erste ist, wenn das Leiden nicht angenommen wird, sondern ihm, soviel es möglich ist, Widerstand geschieht, doch ohne Entgelt des heiligen Gehorsams; die andere, wenn einigermaßen gewilligt wird in das Leiden um des ausgedrückten Willens Gottes wegen, nämlich dergestalt: ist es beschlossen von Dir, Herr Gott, so geschehe Dein Wille; die dritte, wenn nichts anderes begehrt wird, denn daß das Wohlsgesallen Gottes erfüllt werde; darauf beruht die höchste Liebe der Gerechtigkeit. 1)

Weiter heißt es in der Schrift "Bon der Liebe Gottes" (1518) wörtlich: "Man nennet, wie ihr vielmals gehört habt, etliche in der Liebe Gottes über alle Dinge Anfänger, etliche Zunehmer, etliche Bollkommene, unter welchen die ersten weniger, die anderen mehr, die dritten am meisten Gott lieben". Diese Eintheilung wird dann den weiteren Erörterungen zu Grunde gelegt und die einzelnen Grade werden genan beschrieben.<sup>2</sup>)

Es ist klar, daß diese Verwandtschaft auf die Benutzung gemeinsamer Quellen zurückgeht und zwar sind dieselben in der deutschen Mystik und in der Literatur der altevangelischen Gemeinden zu suchen, deren Katechismen, wie gesagt, auf jener Dreitheilung beruhen.

In seiner Schrift "Bom Gesetz Gottes" (1526) führt Denck den Gedanken aus, daß es dreierlei Gesetze giebt und zwar, wie er sagt, Gebote, Sitten und Rechte. Die Erläuterungen, die er dazusetzt, ergeben, daß er unter Geboten diejenigen Gesetze versteht, "davon aller vernünftigen Menschen Gewissen Zeugniß giebt", daß die Sitten die äußerlichen Ordnungen und Gebräuche

<sup>1)</sup> Knaake, a. a. D. I, 172.

<sup>2)</sup> Knaate, a. a. D. I, 103 ff.

der Menschen und daß endlich Rechte die Gesetze sind, die Christus im Neuen Testament gegeben hat, besonders das Gesetz: "Du sollst nicht widerstreben dem Bösen", das wir ja kennen.

Nun findet sich in der Schrift des Staupit "Bon der endlichen Bollziehung ewiger Borsehung" eine Schilderung von dreierlei Gesetzen, die der obigen Denckschen Unterscheidung fast vollständig entspricht: das erste Gesetz ist nach Staupitz das Gesetz der Natur, das zweite das Gesetz Mose und das dritte das Gesetz Christi, deren Kennzeichen auf die Gebote, die Sitten und die Rechte ziemlich genau zustreffen.

Nun kommt ja, wie mir wohl bekannt ift, der Ausdruck Gesets Chrifti öfter vor, aber wo er erscheint (wie bei hus oder bei der Brüder-Unität in ihrer späteren Epoche) wird er entweder zur Bezeichnung des Neuen Testaments überhaupt oder des "neuen Gebots" nach Joh. 13, 34, oder des "Gesetzes Christi" nach Gal. 6, 2, verwandt. Dagegen kann ich ben Begriff des "Gesetzes Chrifti", wie er hier sowohl bei Staupit wie bei Denck gebraucht wird, nämlich zum hinweis auf bas Gesetz, bas in der Bergpredigt enthalten ift, nur bei einer ein= zigen Gemeinschaft nachweisen, nämlich bei den altevangelischen Gemeinden der früheren und späteren Jahrhunderte. In diesen Gemeinden aber spielt das Geset Chrifti in dem angegebenen Sinne eine folche Rolle, daß die Lehre von bemfelben geradezu als ihre charakteriftische Eigenart gelten muß. Es ist freilich mahr. daß die Auslegung der Gebote, die fich in der Bergpredigt finden, unter ihnen nicht immer die gleiche gewesen ift, und baß gerade hier zwischen weit verbreiteten Meinungen und eigentlicher Lehre icharf unterschieden werden muß; aber darin waren alle Richtungen ftets einig, daß in ber Bergpredigt eine Reihe von Geboten enthalten ift, welche zu den wesentlichsten

Theilen des Christenthums überhaupt gehören und daß 3. B. das Verbot der persönlichen Rache, des Schwurs, der Chesscheidung und der Hinrichtungen darin deutlich ausgesprochen ist. 1)

Eine weitere sehr nahe Berwandtschaft zwischen Stanpitz und Denck besteht in einer überaus wichtigen Frage, nämlich in der Auffassung über den Werth der Ergebung und Gelassens heit und deren Bedeutung neben der Gnade und dem Glauben für die Erlangung des Heils.

Wie sich der Weg zum Licht in drei Graden oder Staffeln vollzieht, so giebt es nach Staupit auch drei Grade der Ergebung im Leiden 2). Der erste Grad wird badurch gekennzeichnet, daß man die "widerwärtigen Zufälle willig annimmt und geduldig trägt, in der Erfenntniß, daß darin eine Buffe eigner Schuld gelegen ift." Der zweite Grad ift ber, wo ber Mensch in der Hoffnung, daß bas Berdienst der Leiden Christi eine fündentilgende Rraft besitzt, sein Leiden geduldig trägt in der Ueberzeugung, daß ewiger Lohn der Ergebung zu Theil werde. Der britte und höchste Grad endlich ift der, in welchem der Mensch aus Liebe zu Gott und im Hinblick und in der Erinnerung an das unschuldige Leiden Jesu Chrifti willigt in Alles, was Gott ihm schickt, indem er sagt und benkt: "Wenn es Dir, o Gott, gefällt, so soll es mir gleicher Beise gefallen und ich will es von Deines Leidens wegen gern und willig tragen". "Wer folder Geftalt die bittere Schale der Ruß des Leidens beißen wird, der wird den Kern gang suß und schmachaft finden. Wer fein Leiden .dem Gefreuzigten heimftellt, dem werden die

<sup>1)</sup> Daher rührt die Betonung in dem Waldenser-Katechismus; s. v. Zezschwit, a. a. D. S. 17 (Fr. 21).

<sup>2)</sup> Bgl. Knaake a. Q. S. 21 u. S. 30,

rechten Früchte des Leidens niemals vorenthalten bleiben. Diese Früchte sind Demuth, Gehorsam und Geduld, die man am höchsten und meisten sindet und sich holen muß bei dem Demüthigsten, Geduldigsten und Gehorsamsten, bei Jesus Christus am Kreuz. Wer die Demuth erlangt, der hat auch die Frucht der Demuth, nämlich die Erhöhung, denn wer sich demüthigt, der soll erhöhet werden. Mit dem Gehorsam kommt auch dessen Frucht, nämlich die Rechtsertigung vor Gott und der Lohn des Gerechtsertigten.

Doch dies Alles fließt nicht aus menschlicher Natur, sondern aus der Wirkung und Kraft des Leidens Christi.

Ganz ähnliche, aber, wie ich meine, doch mehr geläuterte Gedanken über die Bedeutung der Ergebung im Leiden finden sich bei Denck.

"Je mehr sich der Mensch, sagt er, des Leidens weigert, um so mehr verdammt er sich. Je mehr er sich ergiebt und demüthigt unter die gewaltige Hand Gottes, um so beffer mag ber Herr seines Werks bekommen". Doch in diesem Zustand fennt der Mensch in der Regel nur die Gerechtigkeit Gottes, und ift sich bessen nicht bewußt, daß Gott auch allmächtig und barmherzig ift. Erft wenn der Mensch des Trostes der Barmherzigkeit Gottes gewiß wird, bricht eine neue Stufe ber Erkenntniß bei ihm an. Dann spricht der Mensch: Run erkenne ich, daß du es wunderbar gut mit mir meinst in aller Anfechtung und Trübsal. Deine Ruthe und bein Stab haben mich getröftet (Pfalm 23), hätte ich es vorher gewußt, mir follte noch taufend mal so viel Unfechtung nichts zu schaffen gemacht haben. Also gewinnt der Mensch ein herzliches Wohlgefallen an der Gerechtigfeit Gottes und begehrt sich mit ihr zu vereinigen mit großem Durft, also daß er darob aller seiner Feinde vergißt, Allen, die ihm Leids thaten, will er gern verzeihen. Da wird dann das Herz oder die Seele gang rein. — Gott ift von Anbeginn gütig, bas erkennen wir erst nach aller Betrübniß. Und sobald diese Erkenntniß in uns aufwächst, sehen wir, daß nicht wir, sondern der Geist Gottes, der in uns wohnt und wirkt, uns zu dem Bater zurückgeführt hat. Wer auf dieser Stufe angekommen ist, der ist ein Freund Gottes und hat den Friesden und ist beseelt von dem herzlichen Berlangen, seine Liebe für die Brüder auf das höchste zu erweisen.

"Nicht, daß er es von sich selbst thue, sondern weil er es von seinem Herzoge, Jesu von Nazareth, also ersahren und gesternt hat. Wie das Wort, das von Ewigkeit vom Vater gesboren ist, in demselben Jesu gewirkt hat, also wirkt es auch in ihm nach dem Maß seines Glaubens" (Köm. 12). —

Weiter muß ich einen vierten wichtigen Buntt erwähnen, in welchem febr nahe Berührungen zwischen Staupit und Denck ftattfinden, nämlich in den Auffassungen über die Billensfreiheit. Wir haben oben bereits gesehen, daß Staupit pringipiell an dem Borhandensein eines freien Willens festhalten zu muffen glaubte, aber ihm war doch die schrankenlose Freiheitstheorie, wie sie in der firchlichen Brazis damals herrschte, durchaus zuwider und er spricht sich darüber beutlich aus. Seine Schrift: Von ber endlichen Vollziehung der ewigen Vorsehung 2c. war nicht, wie der Titel vermuthen laffen fonnte, zur Bertheidigung der Willensunfreiheit, sondern lediglich zur Bekampfung der herrschenden Auffassungen bestimmt. Er sagt: "Etliche glauben, wenn die Fürsehung gepredigt werde, so nehme sie weg den freien Willen, perdamme die Erwählung, reite zum Müßiggeben, sei eine Urfache eines närrischen (thörichten) Bertrauens in Gott. Aber auf Glauben, sie urtheilen unvorsichtig, denn die Predigt ber Fürsehung richtet auf die mahre Freiheit, damit uns Chriftus frei gemacht hat. — Wohl ift es mahr, daß fie hinmea

<sup>1)</sup> Dend, Die Ordnung Gottes und ber Creaturen Berk. 1526.

nimmt die Freiheit, so die Dienstbarkeit der Sünde eingeführt hat, und giebt die Freiheit, die uns zu Söhnen Gottes macht.
— Denn wer fürsehen ist, dem gefällt Alles, was Gott wohl gefällt, dem mißfällt Alles, was Gott übel gefällt; mit Gott ist er allezeit einsörmig und deßhalb in seinem Herzen aufgerichtet und rein, ein Geist mit Gott, dem er allenthalben und in allen Dingen will Gehorsam leisten; äußerer Dinge und sein selbst achtet er nicht, hält sie, als wären sie nicht, ist ihm eben eins, Frende, Leiden und Wohlergehen, Sterben und Leben, wenn es nur Alles nach dem Wohlgefallen Gottes geschieht".

3m 3. 1526 veröffentlichte Denck, wie bemerkt, feine Schrift über die "Ordnung Gottes und der Creaturen Wert", welche gegen die "falschen Auserwählten" gerichtet ift. Das erfte Capitel handelt "Bom Fürwissen und der Berordnung Gottes" und von den Erwählten. Denck verbindet mit diesen Worten ungefähr den Gedanken, den Staupit mit dem Wort Fürsehung bezeichnet. Die Ueberschrift des achten Capitels lautet: "Bom freien Willen des Menschen, der mit Gottes Willen eins ift" und im Text beißt es: "Glauben ift dem Worte Gottes gehorchen, es fei zum Tod oder zum Leben, mit gemiffer Buversicht, daß es zum Begten weise (Hebr. 11). Welcher das thut, dem ift nicht möglich, daß er irre, wenn er schon irret. Er erfüllet das Gesetz Gottes aufs höchste, wenn er es schon bricht. Er sucht aller Dinge Frommen im Himmel und auf Erden, ihm geschehe selbst wohl oder weh, darumb hat er auch kein Gesetz mehr (1. Tim. 1), sonder er selber ift ihm selbst ein Gefet (Möm. 2), hätte sein wohl alles Macht, aber nichts zu thun, es nütze denn (1. Corinth. 6), ift mit Chrifto so gar wol eins, wie Chriftus mit bem Bater (Johan. 17)."

"Dannenher er auch all sein Thun berechnen kann, daß es alles gut ist, nicht daß er gang vollkommen und ohn Gesbrechen sei (Phil. 3), dieweil er noch großen Widerwillen in

seinem Fleisch befindet wider den Geist (Röm. 7), doch weiß er, daß ihm auch dasselbe in der Warheit gut ist (Röm. 8), und läßt sich genügen an der Gnade Gottes (2. Cor. 13) und bittet noch täglich für seine Sünde (Psalm 32), sondern daß er nach der Vollkommenheit ringet, und zum Theil schon überswunden hat (Phil. 3). Darum ihn auch der Herr angenommen, und unter die Vollkommnen gezählt hat und fürwahr zu wissen thut, daß er ihn von Anbeginn also gewollt und erwählet habe. Welches er ihm auch mit seinem Geist versiegelt, den er in das auserwählte Herz gegossen hat (2. Corinth. 1), also daß er unerschrocken in der Warheit sprechen mag: Du bist mein Vater, und ich dein Sohn (Köm. 8, Psalm 89).

In den Kämpfen, welche zwischen Denck und den lutherischen Predigern zu Nürnberg ausbrachen 1) — wir werden sie alsbald kennen lernen — spielt die Meinungsverschiedenheit über die Erkenntnißquellen der religiösen Wahrheit, besonders über die h. Schrift, eine erhebliche Rolle. Andreas Osiander und seine Amtsgenossen glaubten und lehrten, daß "die h. Schrift unzweisenlich wahr ist in dem Sinn, den der h. Geist, der sie gegeben, gemeint hat" und waren überzeugt, daß sie selbst, bezw. Dr. Martin Luther "in der Art reden, wie sie es vom h. Geist aus der Schrift gelernt haben". Theoretisch waren diese Theologen Anhänger der sog. mechanischen Inspirationslehre, thatsächlich aber banden sie ihre Auslegung an diesienige Auffassung, welche Luther vortrug und die wir oben kennen gelernt haben.

Denck war insoweit mit Osiander einig als er ebenfalls in

<sup>1)</sup> S. bas Gutachten wiber Dend, Anlage Nr. 9.

ber h. Schrift, die das Gute im höchsten Sinne lehrt, eine Offensbarung des heiligen Geistes erkannte. Allein je mehr er von dem göttlichen Ursprung der Lehren Christi durchdrungen war, um so mehr betonte er doch auch gleichzeitig, daß nur derjenige sie recht verstehen oder auslegen könne, welcher selbst vom Lichte des göttslichen Geistes erleuchtet sei. Dieser Erleuchtung aber kann nur ein reines Herz theilhaft werden und Niemand sollte sich des wahren Lichtes rühmen, der nicht seinen Willen im Einklang weiß mit der inneren Stimme, die ihm besiehlt, das Gute zu thun und das Böse zu meiben.

Diesen Gedanken wiederholt Denck oft und in den versschiedensten Wendungen. Nur der, sagt er, kann den rechten Weg zur Seligkeit lehren, der den Pfad der Tugend selbst in Wirkslichkeit wandelt, den Weg der Nächstenliebe und Selbstverleugsnung, den Christus gewandelt ist. Ihr sagt, die heiligen Bücher könne Jeder auslegen, "der die Sprache kann und die Historien weiß, worauf sie sich beziehet" und glaubt mithin, daß menschlichem Verstand die Einsicht in die höchsten Dinge offen stehe. Darauf erwidere ich (sagt er), daß die "weltliche Weisheit" nicht genügt, sondern es ist wahr, was Petrus sagt, daß die Auslegung dem göttlichen Geist zugehört, eben dem Geist, der sie gegeben hat. Wer aber vermeint, dieses Geistes theilhaftig zu sein, der prüfe zuvor sein Herz und seinen Sinn.

Daran aber mögt ihr euch und Andere erkennen: "Ein böses Herz verräth sich selber mit Hoffahrt und Ungebuld, ein gutes beweiset sich mit Demuth und Geduld".") Die h. Schrift in ihrem Wortverstand ist nach Denck eine schwankende Grundlage unseres Glaubens; erst unter Mithülfe des

<sup>1)</sup> Diese hindeutung auf den Grundgedanken von der Gelassenheit oder bas wichtigste Gebot des Gesetzes Christi: "Du sollst nicht widerstreben dem Uebel" ist charakteristisch genug.

göttlichen Geistes, wie er sich in guten Menschen offenbart, kann sie zur lebendigen Quelle unseres Glaubens werden. Es ist derselbe Gedanke, den er gelegentlich auch in die Worte faßt: "Christum vermag Niemand in Wahrheit zu erkennen, es sei denn, daß er ihm nachfolge im Leben".

Man wird in Luthers Schriften (abgesehen von benjenigen seiner mystischen Periode) die gleiche Auffassung über die Glaubenssquellen vergeblich suchen: für ihn ist die heilige Schrift in ihrem von ihm festgestellten Sinn die Offenbarung schlechthin und eine Offenbarung Gottes in dem reinen Menschenherzen giebt es schon deßhalb nicht, weil das Menschenherz von Grund aus versberbt und ohne jeden Funken eines inneren Lichtes ist.

Dagegen braucht man die Schriften des Staupit nur aufszuschlagen, um sich zu überzeugen, daß er der Auffassung Dencks sehr nahe steht — so nah, daß man glauben könnte, Denck habe aus Staupit unmittelbar geschöpft.

In den "chriftlichen und sittlichen Sentenzen des Herrn Johann von Staupit," welche einer seiner Nürnberger Freunde aufgezeichnet hat, heißt es wörtlich: "Fromm sein ist nicht eine kleine Schicklichkeit, d. h. Erleichterung, die h. Schrift zu lernen und zu begreisen; wer in seinen eignen Wollüsten lebt, der kann wohl Worte geben, aber keinen genugsamen guten Grund oder Berstand".1) Die heilige Schrift, meint er ebendort, die selbst von reinen Händen geschrieben ist, will, daß man ihr mit reinem Herzen nahe; ein unreines Herz wird über den Wortverstand nicht hinauskommen.

Aehnliche Züge von überraschender Aehnlichkeit zwischen Staupitz und Denck treten vielfach zu Tage und wenn auch das Meiste wohl auf die Benutzung einer gemeinsamen Quelle zurück-

<sup>1)</sup> Knaake a. a. D. S. 27.

geht, nämlich auf die Schriften der Gottesfreunde, so ist es doch fast gewiß, daß Denck auch aus den Schriften des Staupitz manche Anregung gewonnen hat.

Indessen würde es gleichwohl unrichtig sein, wenn man in Dencks Schriften lediglich ein Wiederausseben der Theologie des Staupitz sehen wollte. Ich schweige davon, daß Staupitz neben der beutschen Mystif auch aus Quellen wie Augustin, der Scholastif und der firchlichen Mystif geschöpft hat, deren Einwirkungen man in Dencks Theologie an wichtigeren Punkten kaum wird nachweisen können.

Weit bedeutsamer ist, daß in Staupitz' Büchern doch nur das halbe Lehrgebäude der älteren Evangelischen, nämlich deren Glaubenslehre oder Dogmatif im engeren Sinn, bei Denck das gegen das ganze System der früheren Zeiten insosern wieder zu Tage tritt, als er auch die Gemeindes Berfassung, die Eultussformen und den Gottesdienst der älteren Parteien nach dem Borbild der apostolischen Zeiten erneuert wissen will und die Wiederaufrichtung der alten Gemeinden sich zum Ziel sett.

Es war ein überaus wichtiges Zusammentreffen, daß in demselben Augenblick, wo die Vertreter und Wortsührer der altdeutschen Opposition, wie Staupitz und Andere, vom Schauplatz abtraten, die alten Bruderschaften und Retzerschulen welche die Träger dieser Ideen seit alten Zeiten gewesen waren, in die Rampflinie wieder einrückten. Es lag in der Natur der Dinge, daß sie, indem sie den Kampf aufnahmen, nicht bloß für die sog. Mystik in die Schranke traten, sondern daß jetzt das ganze Programm der alten Opposition an die Oeffentlichkeit trat und den Lauf der Dinge in eine neue Entwicklung drängte.

Bereits aus dem Frühling 1522 hören wir von einer Versammlung der Evangelischen — so nannten sich die Männer, welche alsbald den Ketzernamen Wiedertäufer erhielten — auf

bem Lindenhofe in der Schweiz. Es waren 34 Abgeordnete answesend, und berathen wurde über gewisse Briefe, die von Constanz gekommen waren: "die wollten sie (die Evangelischen) hören und sehen, ob sie die halten müßten oder ob sie anders thun müßten, denn ihr Leutpriester predige". 1)

Die Spuren der Ketzerschulen, denen wir hier begegnen, treten alsbald auch in Augsburg, Straßburg und vor Allem in Nürnberg zu Tage.

In Augsburg hören wir bereits im Jahr 1523 von ihnen 2); sie hießen dort noch lange, nachdem die Schweizer Theoslogen den Scheltnamen Wiedertäuser aufgebracht hatten, Gartensbrüder. 3) Ebendort starben denn auch im folgenden Jahre Hans Roch und Leonhard Meister den Tod sür ihren Glausden. Die Quellen, die uns dies berichten, fügen ausdrücklich hinzu, daß diese Männer "ihrer Herkunst nach Walsdenser waren und keineswegs die geringsten unter ihnen".4) Sie waren die Aeltesten oder Prediger der Augsburger Gemeinde<sup>5</sup>), die mithin bereits damals uns vollständig organisirt entgegenstritt, ohne daß die Spättause in Uebung gewesen wäre.

In demselben Jahr 1524 veröffentlichte der nachmals als "Wiedertäufer" verrufene Clemens Ziegler zu Straßburg 6) ein

<sup>1)</sup> Näheres bei Reller, Die Reformation 1885. S. 400.

<sup>2)</sup> Bgl. den Auszug aus Chriftells Ref.-Sift. von Augsburg, S. 81, welcher fich in Msc. Theol. 1775. 4° der Bibl. zu Hamburg befindet.

<sup>3)</sup> Nach einer mir freundlich zur Verfügung gestellten Vermuthung des Herrn Dr. Fr. Sandvoß in Berlin rührt der Name nicht von Garten (hortus), sondern von garden, d. h. wandern, her. Es sind die "Apostel" gemeint.

<sup>4)</sup> Tilemann v. Braght, Het bloedig Tooneel or Martelaarspiegel etc. 1685 Thi. II, 1.

<sup>5)</sup> Dies erhellt aus dem Sendschreiben (bei Braght), welches sie hinterlassen, haben.

<sup>6)</sup> Ueber ihn f. T. W. Roehrich, Clemens Ziegler u. f. w. 1857. Dort heißt es S. 10: "Er hielt sich zu den Wiedertäusern, zu Joh. Denck, Ludw. Hetzer, Jac. Kaut, Joh. Bünderlin (v. Linz), Pilgram Marbeck u. A." Er hat mancherlei kleine Schriften versaßt.

kleines Buch unter dem Titel: "Bon der wahren Nießung beid Leibs und Bluts Christi — und von dem Tauf" u. s. w. Darin tritt er entschieden für die Schriftgemäßheit der Spätztaufe ein und sagt dann wörtlich: "Es ist wohl möglich, daß ein ander evangelisch Bolk möchte kommen, das die Mißsbräuche in der Christenheit würde mit größerem Ernst abthun denn wir". Das andere Bolk — man beachte den Ausdruck Bolk, der ungemein charakteristisch ist — wird hier von Ziegler zu einer Zeit angekündigt, wo es noch keine "Täufer" gab. Wie kommt dieser Mann zu einer Ankündigung, die sich nach kaum einem Jahr verwirklichen sollte, wenn er nicht Fühlung hatte mit den Kreisen, die schon damals die Hossmung hegten, öffentlich hervortreten zu können?

Nürnberg war, seiner Bedeutung entsprechend, ein sehr wichtiger Punkt und zu stillen Zusammenkünften gerade im Jahr 1524 wegen des Reichstags, der dort Massen von Mensichen zusammengeführt hatte, vorzüglich geeignet. Daher kommt es, daß außer Denck schon damals eine Reihe der ersten Führer der Brüder vorübergehend dort anwesend waren: vor Allem Hans Hut<sup>1</sup>), Ludwig Häger<sup>2</sup>), Hans Schlaffer<sup>3</sup>) und

<sup>1)</sup> Dies erzählt hut selbst, s. Ztsch. d. hist. Ber. f. Schwaben u. Neuburg 1874 S. 224.

<sup>2)</sup> Mitte Juni 1524 war Hätzer in Augsburg. Zwinglii Epp. I, 343. Aus der Ausfage Schlaffers (f. Beck, Geschichtsbücher der Wiedertäufer in Destreich-Ungarn 1883 S. 63, Anm. 1) ergiebt sich, daß Hätzer, Denck und Schlaffer im J. 1524 zu Kürnberg zusammengekommen sind. Bgl. Heberle, in den Theol. Stud. u. Krit. 1851 S. 128.

<sup>3)</sup> van Braght, Het bloedig tooneel of Martelaars-Spiegel 1685 II, 14 ff. — Ottius, Annales Anab. Basel 1672 p. 46. — Bec, Geschichtsbücher der Wiedertäuser u. s. w., S. 60, S. 63 Unm. 1 und S. 651. — Starck, Gesch. d. Taufe u. d. Taufgesinnten 2c. 1789 S. 200. — Seine Schristen und Lieder sind zahlreich und verdienten, wieder veröffentslicht zu werden. — Bgl. Goedeke, Grundriß d. deutschen Nat. Lit. II<sup>2</sup>, 243. Eine Lebensstizze von ihm in den Mennonit. Blättern 1885 Nr. 6.

Leonhard Schiemer 1) — sämmtlich nachmals Blutzeugen ihres Glaubens.

Nun ift es wichtig, daß nach zuverlässigen gleichzeitigen Quellen sowohl Häger wie Hut (von den übrigen fehlen uns einstweilen die gleichen Beweise) Mitglieder jener Gemeinden waren, die man Waldenser oder Pickarden nannte. 2)

In den Bewegungen, welche alsbald ausbrachen, und die an den Namen des Anabaptismus angeknüpft zu werden pflegen, tauchen die Namen der eben genannten Männer stets gemeinsam auf, und die Chroniken der späteren Tausgesinnten wissen von ihnen sämmtlich zu berichten. Dagegen erzählen uns weder diese Chroniken noch die Schristen der zeitgenössischen Gegner etwas davon, daß Martin Reinhard, ehemaliger Prediger zu Jena, Heinich Schwertseger oder Thomas Münzer, welche im Lause des J. 1524 sich ebenfalls vorübergehend in Nürnberg aushielten, irgend welchen unmittelbaren Antheil an der Erhebung der Gemeinden, die man Täuser nannte, genommen haben.

Wir haben oben den Gegensatz, welcher zwischen den Evangelischen und den Lutherischen im Jahr 1524 bestand, aus Hans Sachs' Schriften kennen gelernt und sestgestellt, daß damals der Maler Hans Sebald Beheim zu Sachs Beziehungen besaß. Bald

meisungsbefehl erhalten hatte.

<sup>1)</sup> v. Braght a. D. II, 12. — Ottius, Ann. p. 46. — Beck, Geschichtsbücher S. 61 f. — Ottius kennt nur drei Schriften von ihm, es sind aber mindestens sechs und dazu ein Lied erhalten. Er war ein wissenschaftlich gebildeter Mann. — Eine Skizze seines Lebens in den Mennonit. Bl. 1885 Nr. 9.

<sup>2)</sup> v. Braght a. D. 1685 II, S. 23 u. 24. "Lodovicus (Hätzer) was van de Gemeynte der Waldensen." Ders. erzählt, daß hut "von ben alten waldensischen Brüdern gewesen sei". — Der Chronist Joh. Salat bestätigt dies in Bezug auf häher, indem er ihn "einen der Pickardischen" nennt. Archiv s. Schweiz. Res.-Gesch. I, 21.

<sup>3)</sup> M. Reinhard wurde burch Rathsbefret vom 17. Dez. 1524 aus Nürnberg verwiesen, nachdem Schwertfeger ichon am 29. October ben Aus-

zeigte es sich, daß Mitglieder der Malerzunft, sowie der Goldsschmiede, der Buchdrucker und der Bauleute den gleichen Standspunkt wie Beheim einnahmen. Wird es wohl Zufall sein, daß Denck eben diesen Beheim seinen Bruder nennt, den er "in der Wahrheit liebe"?

Wenn wir uns erinnern, daß die Brüder in der Schweiz, wie oben bemerkt, bereits im J. 1522 den Namen Evangelische von sich gebrauchten, so fällt auf die Lage der Dinge doch ein merkwürdiges Licht. Wer mögen wohl die Mitglieder jener Partei gewesen sein, welche Sachs den Lutherischen gegenüberstellt?

Der Anhang der Ersteren läßt sich, da sich die Dinge natursgemäß in der Stille vollzogen, heute nur schwer übersehen. Doch wissen wir, daß die Brüder selbst unter den Geistlichen Freunde besaßen. Es ist überliefert, daß Hut mit dem Prediger an der Deutsch-Ordenskirche zu S. Jacob, Jac. Dolmann, freundschaftlich verkehrte 1), daß ein Deutschordensherr aus Nürnberg, Namens Leonhard, in aller Form Mitglied der Bruderschaft und unter den Brüdern Prediger war, daß der damalige Prediger zu Eltersdorf, Wolfgang Vogel, alsbald (26. März 1527) den Märthrertod erlitt 2).

<sup>1)</sup> Dolmann hatte ihn gastfreundlich in seinem Hause beherbergt; f. Ztsch. b. hist. Ber. f. Schwaben und Nenburg 1874 S. 280.

<sup>2)</sup> Bogel war ein Freund Dolmanns und Hans Huts; vgl. Ztf. a. a. D. S. 243. — Bon Bogels Schrift "Apn trostlicher Sendbrief" u. s. w. (1526) sind verschiedene Ausgaben erschienen. Die letzte besorgte Joh. Dan. Herrenschmidt in Halle 1717 und empfahl sie als einen ausgezeichneten "lutherischen Traktat". Er wußte nicht, daß Vogel als "Wiedertäufer" von dem lutherischen Magistrat zu Kürnberg hingerichtet war. Im J. 1773 schreibt Will: "Es ist zu verwundern, daß das Buch noch so gut evangelisch abgesaßt ist, da doch Vogels Jrrthümer und Ausruhr schon in dem Jahr ausgebrochen waren, da er dies Schreiben herausgab."

Die Umstände fügten es, wie wir oben sahen, daß gerade im Jahr 1524 die Evangelischen schwere Verluste erlitten, und daß der Einsluß der Lutherischen von Monat zu Monat wuchs. Seitdem das Regiment der Stadt wesentlich in der Hand des Lazarus Spengler lag und die Thatsache feststand, daß Luther an mächtigen Reichsfürsten, zumal am Churfürsten von Sachsen, eine starke Stütze gewonnen habe, wiesen alle Erwägungen der Politik wie der Klugheit darauf hin, den Anschluß an Wittenberg zu suchen. Bielleicht lag darin in der That die einzige Möglichkeit, zu praktischen und dauernden Neugestaltungen durchzudringen.

Indessen selbst wenn dieser Entschluß unvermeidlich war, so blieb doch noch die Möglichkeit für den Magistrat offen, innershalb des nunmehr lutherischen Gemeinwesens die Gleichberechtigung der evangelischen Bekenntnisse zu verkünden und durchzuführen, und eben die Frage, ob die Evangelischen wenigstens zur Duldung gelangen würden, spitzte sich hier zum ersten Mal zu einer folgenschweren Entscheidung zu.

Wo bisher innerhalb des Reiches Maßregeln wider Glaubensabweichungen getroffen worden waren, da war es auf Grund der bestehenden Rechtsverhältnisse geschehen; denn so tief an vielen Orten auch die lutherische Lehre Fuß gesaßt hatte, so war doch eigentlich noch nirgends die förmliche und rechtsgültige Constituirung der lutherischen Kirche ersolgt. Da ging im Jahr 1524 die Reichsstadt Nürnberg mit der sormellen Lossagung von der römischen Kirche voran. "In diesem Jahr, erzählen die Nürnberger Chronisen, hat man dem Papst Urlaub gegeben". Nachdem dies geschehen war, galt es, auch in der wichtigen Frage der Glaubenssreiheit neue Rechtsgrundsäße zu schaffen; die Stellung, die das Gemeinwesen in diesem Punkte nahm, war für die Entwicklung der lutherischen Kirche mit oder gegen Luthers Willen von präjudizirlicher Bedeutung.

Wenn die erneuerte Anwendung der alten Theorie auch gegen gemäßigte und chriftliche Religions-Ansichten in einem lutherischen Gemeinwesen zum Beschluß erhoben ward, so war der Reim eines tiefgehenden und verderblichen Zwiespalts gelegt, und die resormatorische Bewegung beraubte sich selbst eines großen Theils ihrer inneren Kraft und Stärke.

In diesen Umständen liegt die Bedeutung des Prozesses, der in der Kirchengeschichte unter dem unzutressenden Namen des "Prozesses wider die gottlosen Maler" bekannt geworden ist und der schon sofort nach seinem Austrag weit und breit das größte Aussehen erregte.

Es liegt außerhalb unserer Aufgabe, hier eine neue Unterssuchung dieser Borgänge, deren dieselben sehr bedürften, anzusstellen. Bielmehr kann ich nur einige Andeutungen geben, die sich, wie ich hoffe, bei anderer Gelegenheit werden vervollstänzbigen lassen.

Man hat den Prozeß bisher viel zu wenig als den Ausstrag einer Prinzipienfrage und als den Kampf zweier großen Parteien, der er in Wirklichkeit war, betrachtet. Es ist richtig, daß nur die Führer, vor Allem Joh. Denck, vor Gericht gestellt, gefangen gesetzt und des Landes verwiesen wurden, aber es ist falsch, daß es sich lediglich um persönliche Meinungsverschiedensheiten zwischen Osiander und Spengler einerseits, und Denck andererseits gehandelt habe.

Dieselben Kämpfe, welche in Nürnberg etwa im October 1524 ihren Anfang nahmen, wiederholten sich wenige Monate später an anderen Orten, vor Allem in Zürich und S. Gallen. Nun wissen wir, daß in den letzteren Städten gerade die Zunftstuben der Handwerker, zumal der Weber, die Mittelpunkte des Widerspruchs wider die aufkommende lutherisch-zwinglische Auffassung des Glaubens waren 1) und daß überall bereits eine

<sup>1)</sup> E. Egli, Die St. Galler Täufer. Burich 1887 S. 24.

festgeschlossene Gemeinschaft oder Bruderschaft vorhanden war, welche für ihre besondere Auffassung der Lehre Christi gleiche Berechtigung und religiöse Duldung verlangte.

Die Aften des Nürnberger Prozesses ergeben nun, daß es auch hier die Zunftstuben und die "Liebhaber des Handwerks" waren, welche die Opposition trugen, vor Allem die Gilbe ber Maler und Bildichniger, welche feit alten Reiten in Nürnberg eriftirte, und daß auch hier bereits eine feste Bruderschaft beftand, die in Denck einen ihrer Wortführer gefunden hatte. Daber fommt es, daß die Männer, welche in den Prozeg verwickelt waren, sich ausdrücklich als Brüber 1) bezeichnen und damit den Namen gebrauchen, der innerhalb der Bruderschaft üblich war. und daß die lutherischen Prediger in dem Gutachten, welches fie über Dencks Befenntniß aufsetten, ihn als den Vertreter einer bestimmten Partei behandeln, indem sie u. A. in Bezug auf die von Denck vorgenommene Verbreitung seiner Bekenntnifschrift sagen: "Dabei sieht man auch, wie es falsch ift, daß sie (b. h. die Brüder) stets leugnen, fie reden mit Niemand, fie lehren Niemand, fie begehren Niemanden auf ihre Seite au gieben". 2)

Die Maßregeln der lutherischen Obrigkeit begannen am 31. October 1524 wider Hans Greifenberger. In der Anklage wider ihn stand unter Anderem, wie oben bemerkt, daß er die Leute zu einer neuen Sekte verführe.3)

Danach scheint es, daß man die Sekte damals schon als bestehend ansah. Greifenberger hatte eine Schrift über die Frage verfaßt: "Ob das Evangelium seine Kraft von der Kirche habe" und damit die Erörterung über einen Hauptstreitpunkt zwischen den Lutheranern und den Evangelischen eröffnet. Diese

<sup>1)</sup> S. bas Bekenntniß Dencks in Anlage Nr. 8.

<sup>2)</sup> S. die Anlage Nr. 9.

<sup>3)</sup> Soben, Beiträge gur Gefc. b. Ref., S. 204.

Schrift erschien, im Jahr 1524 gemeinsam mit dem mehrsach erswähnten Gespräch des Hans Sachs. 1) Am 30. Dez. 1524 ging der Magistrat weiter und beschloß Maßregeln wider den Maler Hans Platner 2), weil derselbe, wie es in dem Erlaß heißt, vom Abendmahl sich "ungeschickt" geäußert habe.

Alsbalb folgten weitere Anklagen und Verhaftungen und zwar zunächst diejenige des Sebald und Barthel Beheim, dann die des Jörg Penz (der Schüler Albrecht Dürers war), ferner die des Sebald Baumhauer und des Ludwig Krug und auch die Ladung des Schulrektors und Magisters Joh. Denck, der sich wie oben bemerkt als Bruder der Gefangenen öffentlich bekannte.

Bei den Verhandlungen, die nun folgten, trat die Person Dencks bald in den Vordergrund. Ein erstes Verhör überzeugte die lutherischen Prediger, daß es besser sei, schriftlich mit ihm zu verhandeln, und es ward ihm auferlegt, ein Glaubensbekenntsniß dem Magistrat und den Predigern einzureichen. Dies that Denck etwa in der Mitte des Monats Januar.

Um dasselbe richtig zu beurtheilen, muß man im Auge beshalten, daß es in der Frist weniger Tage aufgesetzt ist und mancherlei Punkte ganz absichtlich in dunkler und zum Theil symbolischer Sprache andeutet. Man kann dieselben nur im Zussammenhang mit seinen übrigen Schriften klar verstehen, und schon die Nürnberger Prediger, denen es übergeben ward, hatten daran die Dunkelheit der Ausdrücke zu tadeln. Es liegt außershalb unserer Absicht, hier in eine nähere Erörterung einzutreten;

<sup>1)</sup> Der Titel bieser Ausgabe lautet: "Underweisung der ungeschickten, vermeinten Lutherischen, so in äußerlichen Sachen zu ergerniß ihres nechsten freventlich handeln." Näheres bei Fr. Schultheiß, Hans Sachs. 1879. (Disc.) S. 23 f.

<sup>2)</sup> Ueber Platner s. Anzeiger des Germ. Nat.-Museums 1887 S. 71. B. starb 1562.

<sup>3)</sup> Wir geben die beiden Bekenntnisse Dencks und das Gutachten der Nürnberger Prediger im Anhang Nr. 8 und 9.

aber bei der Bedeutung, welche der Prozeß gewonnen hat, ist es für unsere Untersuchung, welche zugleich die gesammten Anfänge der Reformation zu verfolgen hat, unerläßlich, die Punkte hervorzuheben, um derentwillen der Kampf der innerevangelischen Richtungen seinen Anfang nahm.

Ich, Johann Denck, heißt es in dem Aftenstück, bekenne, daß ich in der Wahrheit befinde, fühle und spüre, daß ich angesborener Weise ein armseliger Mensch bin, ein Mensch, der allen Schwächen des Leibes und der Seele unterworfen ist.

Dagegen aber spüre ich zugleich in mir den Wunsch und den Willen, aus diesem Seelenzustand innerer Kämpfe den Weg zu einem reineren Leben und zu einer Beseitigung, die ich wohl ahnen, aber nicht durch mich selbst erlangen kann, zu sinden. Ja, es dünkt meiner Seele so unmöglich, dahin zu kommen, wie es meinem Leib unmöglich ist, in den sichtbaren Himmel zu steigen.

Nun sagt man, durch den Glauben komme man zu diesem Leben. Das lasse ich sein: wie komme ich aber zu dem Glauben, der das Leben giebt, und was heißt das Wort Glauben? Ich habe von Kindheit auf von meinen Eltern den Glauben gelernt 1) und ich habe viele Bücher gelesen, darin von den Dingen des Glaubens die Rede war. Aber ich habe gefunden, daß jener Glaube meine innere "Armuthseligkeit" nicht mindert oder wegenimmt. Ich wollte gern, daß ich Glauben, das ist Leben hätte. Aber wenn ich heute sagte, ich hätte in diesem Sinne Glauben, so könnte ich mich morgen doch selbst Lügen straßen, d. h. nicht ich, sondern die Wahrheit, die ich in mir zum Theil empfinde. Auf diese innere Stimme will ich, so Gott will, hören und wer mir das nehmen will, dem will ich es nicht gestatten. Soweit ich mich vermesse, aus eignem Vermögen die h.

<sup>1) &</sup>quot;Der Glaube" bedeutet hier offenbar das apostolische Glaubensbekenntniß.

Schrift zu verstehen, wird sich mir das Verständniß nicht erschließen; soweit mich aber die Wahrheit treibt, soweit verstehe ich sie, nicht aus Verdienst, sondern aus Gnade.

Wenn ich sie nun also (b. h. aus bem Antrieb eines reinen Herzens) lese, so sinde ich in ihr zum Theil Zeugnisse, die mir fräftig bestätigen, daß das, was mich treibt, der Geist Christi ist, von dem die heiligen Bücher sagen, er sei der Sohn des Allerhöchsten.

Vom Glauben wage ich nicht zu sagen, daß ich ihn habe und doch sehe ich, daß mein Unglaube vor ihm nicht bestehen kann. Darum spreche ich: Wohlan in Gottes des Allmächtigen Namen, den ich aus dem Grunde meines Herzens fürchte, Herr, ich glaube, hilf meinem Glauben.

Ich halte die Schrift mit Petrus für eine Leuchte, die da leuchtet im Finstern. Doch vermag sie, wie sie denn mit Menschen-händen geschrieben, mit Menschenmund gesprochen, mit Menschensaugen gesehen und mit Menschenohren gehört wird, durch sich selbst die Finsterniß nicht ganz hinweg zu nehmen. Sondern erst wenn der Tag, das unendliche Licht anbricht, wenn der Morgenstern, der Glaube, der das Kommen der Sonne, der Sonne der Gerechtigkeit (d. h. Christi) anzeigt, wenn dieser Stern (sage ich) ausgeht in unserem Herzen, erst dann ist die Finsterniß des Unglaubens überwunden. Das ist in mir noch nicht.

So lange solche Finsterniß in mir ift, ift es mir unmögslich, die Schrift allenthalben recht zu verstehen. Wie aber kann man ohne rechtes Verständniß rechten Glauben daraus schöpfen?

Der Apostel Betrus sagt, daß die Schrift nicht eigner Auslegung sei, sondern daß es dem h. Geist zustehe, sie auszulegen, eben dem Geist, durch den sie gegeben worden ift.

Das ist mein Thun, womit ich eingehe, frei Gott zu Lieb und Ehren und Niemandem zu Leid oder Schande.

Shon in diesen kurzen Auszügen aus dem Glaubensbekenntniß tritt die Thatsache klar zu Tage, daß das System, welches Denck vertrat, von der Wittenberger Lehre wesentlich verschieden war. Mit voller Klarheit wird hier der Gedanke vertreten, daß die Aussage der inneren Ersahrung oder das christliche Bewußtsein des Einzelnen neben der h. Schrift, doch nicht über ihr, eine Quelle unseres Glaubens ist. Während Luther in seiner mystischen Periode ebenfalls zwischen einem inneren und äußeren Wort unterschieden hatte, 1) waren er und seine Anhänger um 1525 bereits zu jener Inspirationslehre zurückgekehrt, welche wir oben kennen gelernt haben und die in dem Sabe gipfelt: Es steht geschrieben.

Ebenso bestimmt wird von Denck der Satz ausgesprochen, daß ein Etwas, ein Funke der Wahrheit, ein Trieb zum Guten in jedem Menschen übrig geblieben ist, der die Sehnsucht nach einem reineren und besseren Leben weckt — ein Satz, an dessen Stelle die Theologie der lutherischen Kirche die Lehre von der gänzlichen Verderbtheit des Menschen gesetzt hatte.

Endlich aber und vor Allem hielt Denck an der Thatsache fest, daß es ein unmittelbares Verhältniß Gottes zu den guten Menschen giebt, daß Gott ohne Mittel äußerer Art bloß durch das innere Licht, das da ist Christus, den Glauben weckt.

Wenn man das Gutachten der Nürnberger Prediger wider Denck, welches etwa am 15. Januar dem Magistrat übergeben ward, durchsieht, erkennt man, daß dieser Satz besonders dazu beigestragen hat, den Beschluß des staatlichen Einschreitens herbeiszuführen. Die Prediger sagen: "Das ist ein Betrug und List, wie diese Propheten pslegen zu handeln. Es ist wahr, Gott giebt den Glauben, er giebt ihn aber durch Mittel des Geshörs, wie oben gezeigt ist. Das Gehör kommt aus dem Predigen ober Schreiben; also bleibt Gott der Werkmeister und die Schrift

<sup>1)</sup> Naheres bei Bering, Die Mustit Luthers Leipzig 1879. S. 149.

ober das Predigtamt das Werkzeug, und so wenig ein Werkmeister ohne Werkzeug etwas vollenden kann, so wenig will Gott den Glauben geben denen, die seine Schrift oder Predigt verachten."

Es ift merkwürdig, daß gleich hier, wo die Parteien zuerst auseinanderstießen, die Gegensätze in voller Alarheit zu Tage treten. Wir haben oben gesehen, daß Luther in den Prozeß der Bereinigung der Seele mit Gott die h. Schrift als vermittelndes Glied wieder eingeschoben, den Glauben daran als die zur Erslangung der Selizseit nothwendige Leistung und die Prediger als das unentbehrliche Wertzeug zur Erlangung des Glaubens hingestellt hatte. Es war natürlich, daß die Anhänger der Glaubenslehre der altevangelischen Gemeinden, welche die Seligseit allein an den Glauben und die Gnade, nicht aber an irgend ein Wertzeug gebunden wissen wollten, darin einen Abfall von der unter ihnen überlieserten Auffassung und eine Wiederanstnüpfung an die Lehren der römischen Kirche erkannten.

Eben in jenem Gutachten ward weiter erklärt, daß die Prediger zwar bereit seien, ferner in dieser Sache zu verhandeln, daß sie aber eine solche Berhandlung für unnütz ansehen müßten und ihren Gegenbericht auf das Bekenntniß daher nicht (wie ursprünglich beabsichtigt war) dem Angeklagten, sondern der Obrigskeit einzureichen sich entschlossen hätten. Angesichts der Autslosigskeit weiterer Erörterungen erwarten die Prediger (wie sie am Schluß sagen), daß die Obrigkeit, wie es ihr von Amtssund göttlicher Ordnung wegen gebühre, Einsehen thun werde, damit die Berklagten "ihre giftigen Frrthümer (was sie doch nicht unterslassen) nicht weiter unter das Bolk ausbreiten."

Die erste Folge dieses Gutachtens war, daß am 18. Januar ein Rathsbeschluß erfolgte, welcher besagte, daß die Sache der gefangenen Maler ruhen zu lassen sei, bis die Angelegenheit Dencks erledigt wäre. Hiermit wurde diese Sache von der der

Maler getrennt, und da außerdem etwa am 25. Januar ein theologisches Gutachten abgegeben ward, worin stand, daß Denck niemals "die Obrigkeit als seine Herrn verneint" habe und daß "er in seiner Opinion bei weitem nicht so gottlos wie diese Leute (die Maler) gewesen sei,"¹) so sind diesenigen, welche aus der angeblichen Gottlosigkeit der Maler (die ich indessen bestreite²) die Ausweisung Dencks erklären wollen, nicht im Rechte.

Wir kennen die Ereignisse nicht, welche sich zwischen dem 18. und 21. Januar vollzogen; genug, am letztgenannten Tage ersolgte das wichtige Dekret, worin befohlen ward, daß Denck wegen der "unchristlichen Jrrthümer", die er hege, vor Sonnenuntergang die Stadt zu verlassen habe und mit ewiger Verbannung zu bestrasen sei, widrigenfalls ihm "nachgetrachtet und er an seinem Leib gestrast werden solle."3)

Es war, wie oben bemerkt, ein überaus folgenreicher Beschluß und in der Bewegung, die er nicht nur in Nürnberg, sondern an vielen Orten Deutschlands hervorrief, als er bekannt wurde, spiegelt sich seine Bedeutung wieder. Er war das Zeichen, daß der offene Kampf zwischen denzenigen Evangelischen, welche an der Lehre der älteren Parteien festzuhalten entschlossen waren, und der neuen Kirche von letzterer mit Hülfe der Staatssgewalt begonnen worden war, und weit und breit ging das Borgefühl schwerer Krisen durch die Nation.

<sup>1)</sup> S. Kirchengeschichtliche Studien. Leipzig 1888 S. 249.

<sup>2)</sup> Melanchthon spricht sich im Comment. in Officia Ciceronis über die Frage aus: Num Magistratus punire possit errores mentis und sagt dabei: "Erant Norimbergae pictores, qui, cum haberent enthusiasticas opiniones et imaginationes de violentis raptibus, passim dicebant, se nondum credere symbola, sed exspectare violentos raptus. Hos senatus jussit ex urbe discedere, nolens habere cives professione publica negantes, se credere symbola, ac juste secit senatus." Bo ist hier von Gottlosigseit, Ausuhr u. s. w. die Rede? Melanchthon war selbst um jene Beit in Nürnberg, kann also als ein guter Gewährsmann gesten.

<sup>3)</sup> Reller, Dend. Lpg. 1882 G. 249.

Es war natürlich, daß die Männer und die Glaubenslehren, welchen in Nürnberg der Stempel der Gefährlichkeit und Gottslosigkeit aufgedrückt worden war, ein für alle Mal bei densjenigen, welche dem Beispiel Nürnbergs zu folgen pflegten oder sich mit Nürnberg in der Aufsassung des lutherischen Glaubens eins wußten, in die Acht erklärt wurden. Das Gemeinwesen, welches die Männer aufnahm und schützte, die in Nürnberg des Berbrechens der Retzerei schuldig erklärt worden waren, stellte sich in einen naturgemäßen Gegensatz zu der mächtigen Reichsstadt und zu der lutherischen Lehre, wie sie dort geübt und aufsgesaßt wurde.

In der That sehen wir Denck und seine Freunde von nun an überall, wohin sie kamen, in Basel, Zürich, St. Gallen, Worms, Augsburg, Straßburg u. s. w. gerade von den lutherischen oder zwinglischen Parteigängern als staatsgefährliche Männer behandelt, und das Zeugniß, welches die Nürnberger Theologen nach seiner Ausweisung vertrausich aussprachen, daß er niemals die Obrigkeit und seine Pflicht wider sie "verneint" habe, half ihm nichts, weil im Gegentheil überall das falsche Gerücht vor ihm herlief — er bestätigt dies selbst in einem Brief an den Magistrat von Augsburg den daß er aus Nürnsberg wegen aufrührerischer Bestrebungen ausgewiesen worden sei.

Wir besitzen seitens der Männer, die bis zum J. 1525 in Nürnberg freundschaftlich mit Denck verkehrt haben, vor Allem seitens Pirkheimers, Aeußerungen über die Ausweisung und deren Gründe. Darin wird mit keinem Wort auf Münzer Bezug genommen; vielmehr schiebt Pirkheimer dem Decolampad, (als dessen Schüler er den Denck mit Unrecht betrachtet) und seinen Lehren die Schuld an der Katastrophe zu. Wolfg. Capito, der von Kürnberg aus unterrichtet worden war, hatte erfahren,

<sup>1)</sup> Reller, Hans Dend. S. 250.

daß der Grund der Ausweisung in antitrinitarischen Auffassungen gelegen habe. Es gingen offenbar verschiedene Bersionen um, aber die Behauptung, daß Denck als Münzerianer verbannt worden sei, fand von vornherein in den Kreisen der Unterrichteten keinen Glauben.

Um die Ereignisse zu verstehen, muß man bedenken, daß wenige Monate nach den Nürnberger Borgängen die Bauern unter Berusung auf die "evangelische Freiheit" und auf Luthers Schriften sich erhoben. Man weiß, daß einzelne Führer dieser neuen Erhebung ebenso wie Staupit und Denck aus der Schule der Mystik hervorgegangen waren, und es war für eine geschickte Polemik nicht schwer, die Berührungspunkte, die in der That vorhanden waren, derart in den Bordergrund zu schieben, daß die Berschiedenheiten ganz übersehen wurden.

In der ungeheuren Aufregung jener Jahre war jede Neuestung, welche sich nicht bereits festgesetht hatte (wie die lutherische in Sachsen und die zwinglische in der Schweiz), sowohl der römischen Kirche wie den Anhängern Luthers verdächtig. Wenn es den Bertretern der altevangelischen Glaubenslehre nicht gelang, einen oder mehrere geistige Führer von großer und anerkannter Autorität zu gewinnen, Führer, welche das Schiff der Gemeinsschaft während eines längeren Zeitabschnitts durch die Klippen zu steuern vermochten, so war sie schwerlich im Stande, ihre Berechtigung und Eigenart zur öffentlichen Kenntniß, geschweige denn zur öffentlichen Anerkennung zu bringen.

Sobald das Auftauchen der neuen Partei bekannt wurde und sobald es verlautete, daß deren Unhänger weder römisch-katholisch noch lutherisch sein wollten, waren die Vertreter beider Richtungen mit Eiser bemüht, ihrer Ausbreitung entgegenzutreten. Als bestes Mittel für diesen Zweck galt es damals, wie uns ein Zeitgenosse belehrt, die Gegner sofort bei ihrem ersten Auftreten als verdächtige und vertrauensunwürdige Personen der Oeffents

lichkeit anzugeben, 1) und indem danach verfahren ward, geschah es, daß weit und breit alsbald die häßlichsten Verleumdungen auftauchten.

Es war ein schweres Unglück, daß sich vom ersten Augenblick an in die Kämpse, welche mit den Nürnberger Ereignissen innerhalb der Evangelischen ausbrachen, das Gift falscher Anklagen einschlich. Die sachlichen Gegensätze, welche seit der Wendung, die die Dinge in Wittenberg nahmen, unverweidlich geworden waren, erhielten dadurch eine surchtbare Verschärfung und steigerten sich allmählich bis zu dem Punkte, den der Kamps in den Unruhen, die sich an den Namen der "Wiedertäuser" knüpsen, erreichte. Es ist bekannt, daß die Schuld für diese Verschärfung bisher auf die Schultern derer gelegt zu werden pflegte, welche in dem großen Kampse der schwächere Theil und die um des Glaubens willen Versolgten, nicht aber die Versolger, gewesen sind.

Wie dem auch sein mag, so ist doch gewiß, daß nach den Nürnberger Ereignissen der offene Bruch zwischen den Lutherischen und den Gemeinden oder "Netzerschulen", deren Führer im Sommer 1524 in Nürnberg gewesen waren, unabwendbar war.

Um die Wende der Jahre 1524/25 trat das entscheidende Ereigniß ein: die Gewaltmaßregeln machten wie ein Lauffener die Kunde durch die Gemeinden und eine lebhafte Bewegung ward aller Orten bemerkbar. Man war in den Areisen der Brüder weit entsernt von Muthlosigkeit; vielmehr ward die Losssagung von der neuen Kirche beschlossen, und gerade in denselben Wochen, wo in Zürich die Nachricht von den Nürnberger Lorgängen einlief, ward durch die öffentliche Einführung der Spätztause das Signal zur offenen Trennung gegeben.

<sup>1)</sup> S. den Brief Oecolampads an Blaurer vom Februar 1527, wo es von den Gegnern der neuen Kirche heißt: "Nam si ab initio recte describuntur populo, nemo illis fidem habet." Bgl. Herzog, Das Leben Oecolampads II, 291.

## Meuntes Capitel.

## Der Beginn der Reformation und die Kegerschulen.

Die "Negerschulen" biesseits und jenseits der Alpen um das Jahr 1515. — Der internationale Zusammenhang der Gemeinden. — Die Brüder am Niederrhein und ihre "Shnagogen". — Abolph Clarenbach. — Die Namen der Brüder im Bolfsmund vor und nach 1525. — Neue Setten-Namen. — Der Gemeindebegriff und die "Gewalt des Amts". — Woher stammt die Gewalt des Amts unter den ersten Täusern? — Wahl und Sendung. — Das römisch-katholische Lebensibeal.

Um das Jahr 1515 und früher gab es in den Alpensthälern Piemonts und Südfrankreichs Christen-Gemeinden, welche die Jurisdiktion der römischen Kirche nicht anerkannten. Unter dem Druck der Rehers-Gesetze hatten diese Gemeinden — die Geguer pflegten sie Waldenser zu nennen — die öffentliche Losslösung von der römischen Kirche und die Einführung derzenigen heiligen Handlungen, welche sie für schriftgemäß hielten, nicht verwirklichen können, und so begnügten sie sich nothgedrungen mit der Aufrechterhaltung der apostolischen Gemeindes-Versassung und mit stillen Andachten, nahmen im Uedrigen aber an dem Gottesdienst der römischen Kirche Theil, falls sie dazu gezwunsgen wurden.

Was um und nach 1515 in jenen Gegenden der Fall war, das traf auch auf die Schweiz, das Reich, England und Böhsmen zu. Diesseits der Alpen gab es genau ebenso wie jenseits derselben um die genannte Zeit Retzerschulen (wie sie in den Urfunden genannt werden), welche ihre eignen Prediger und eignen Gottesdienst besaßen, im Uebrigen aber in ungelöster äußerer Verbindung mit der römischen Kirche verharrten.

Der Name Schule diente im ganzen Mittelalter und selbst noch im 16. Jahrhundert zur Bezeichnung einer kirchlichen Sondergemeinde<sup>1</sup>), nicht eines Bereins, und es wird daher dis zum Beweise des Gegentheils als dargethan gelten müssen, daß in der Zeit, wo diese Schulen in den Akten vorkommen — und sie begegnen uns vor und nach dem Jahr 1517 — anverschiedenen Orten Gemeinden vorhanden waren, Gemeinden, die sich als rechtsgültig constituirt ansahen und gemäß ihrem Kirschenbegriff ansehen konnten, obwohl die Ceremonien, die sie als schriftgemäß betrachteten, bei ihnen nicht in öffentlicher Uebung waren.

Die "Schulen" in der Schweiz treten uns um das J. 1522 bereits in einer festgeschlossenen äußeren Verbindung entgegen, die, wie die Aften beweisen, längst vor dem genannten Jahr geschaffen worden sein muß. Die erste Versammlung der Brüder, von der wir hören, hatte zu Baden stattgefunden.<sup>2</sup>)

Die Organisation scheint zunächst nur die Schweizer Schusen umfaßt zu haben. Indessen bestanden vom ersten Augenblick an auch Beziehungen zu den Brüdern, die jenseits der Alpen wohnten; denn unter den Mitgliedern der Regerschulen, welche in den Akten vorkommen, erscheint auch ein gewisser Valentin Gredig als Diener des Worts, von dem ausdrücklich bezeugt wird, daß er aus Savohen stamme; auch aus der italienischen und französischen Schweiz nahmen Brüder an der Bewegung Theil.

Man hat, wie ich glaube, viel zu wenig beachtet, daß drei der hervorragendsten Führer der "Spiritualen", nämlich die Graubündner Jörg von Bonaduz<sup>3</sup>) (der bald unter dem volks-

8) Bgl. Egli, Die St. Galler Täufer. S. 20.

<sup>1)</sup> Bgl. A. Harnack, Die Lehre der zwölf Apostel. Lpz. 1884 S. 184. 2) Näheres bei Keller, Die Reformation u. s. w. Lpz. 1885 S. 400. Der "Leutpriester" ist wahrscheinlich Ulrich Zwingli.

thümlichen Namen Jörg, der Blaurock, bekannt wurde) und Andreas Castelberger, genannt auf der Stülzen 1), sowie der Sohn des St. Galler Zunstmeisters Wolfgang Schorant, gen. Ulimann, lange Zeit in Chur gelebt haben, wo damals die großen Alpenstraßen, die aus Jtalien in das Neich führten, sich trasen, und welches den Stapelplatz für den Handel mit Oberitalien bildete.

In diesem Bündner-Lande, wo die rhätoromanische Sprache vorherrschte und ein starker Bruchtheil der Bevölkerung italienisch war, war man gewohnt, mehr den geistigen Anregungen, die von der Lombardei und Piemont aus hierher drangen, Folge zu geben, als Belehrung von Niederdeutschland oder Sachsen zu empfangen, und so gewiß es ist, daß die Züricher Ereignisse unter dem Einfluß der Erschütterungen, die von Wittenberg aus das Reich durchzuckten, sich vollzogen haben, so sicher ist, daß die Wänner, die vom ersten Tage ihres öffentlichen Auftretens an den Wittenberger Gelehrten in den wichtigsten Punkten widersprachen, nicht durch Luther oder Melanchthon ihre vornehmsten Anregungen erhalten haben können.

Es ist in diesen Dingen schwer, zur vollen Alarheit zu gestangen, bevor die Ketzergeschichte Norditaliens und der Schweiz nicht besser aufgehellt ist. Die Lombardei und Oberitalien übershaupt, wo die Heimath der nordeuropäischen Tuchmacherei zu suchen ist, war seit Arnold v. Brescia († 1155) auch die Heismath bibelgläubiger Retzer, und als die sogenannten Waldenser im J. 1218 eine ihrer Synoden nach Bergamo einberiesen, hatten sie diesen Ort sicherlich aus keinem anderen Grund gewählt, als weil diese Stadt und ihre Umgebung einen der geistigen Mittelpunkte ihrer Partei bilbete.

<sup>1)</sup> Ueber ihn und die "Schule", der er schon seit 1522 vorstand, siehe E. Egli, Die Züricher Wiedertäufer. 1878 S. 15.

Der internationale Zusammenhang der Gemeinden, wie wir ihn im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert beobachten können, war um das J. 1500 noch keineswegs gebrochen. Aus einer neuerdings erschlossenen Duelle haben wir über denselben eine ganz merkwürdige Aufklärung erhalten.

Im Archiv der reformirten Gemeinde zu Emmerich findet sich eine alte Chronif, 1) die folgende Nachrichten enthält:

"Schon 126 Jahre vor der Reformation Luthers (also 1391) haben evangelische Glaubensgenossen Deutschland und auch unserer Gegenden bewohnt; wovon noch Nachkommen zu der Zeit lebten, als sich an dieser Stelle (d. h. zu Emmerich) eine protestantische Gemeinde festsetze. Im Jahr unseres Herrn 1391 wurden in Sachsen und Pommern mit wohlbedachtem Rath und Borsat vierhundert und dreiundvierzig Baldenser gefangen genommen,") die alse bezeugten, den Dienst Gottes zu vollbringen und darin so zu verharren, wie sie es aus ihrer Bäter Mund verstanden hätten, und daß auch Lehrer aus Böhmen dahin gekommen seien, ohne aufgehalten zu werden. Biele haben in jener Zeit das Sachsenland räumen müssen und haben sich an verschiedenen Orten niedergelassen, auch hier in unserem clevischen Land, freilich mit Borsicht um der Gesahren willen, denen sie überall ausgesetzt waren, wo sie nicht im Geheimen bestanden.

<sup>1)</sup> Sie führt den Titel Kort Verhaal van den Aanvang en verderen Bloy onser Emmeriksche Gereformeerde Gemeente. Alles out oude Gedenkschriften en Boeken byeen gezamelt. Näheres in dem Auffat Bielshabers in Bd. VII der Theol. Arbeiten aus d. rhein. Wiss. Prediger-Verein, hrsg. v. Evertsbusch. Bonn 1886 S. 91 ff.

<sup>2)</sup> Ueber diese Versolgung der Waldenser in der Mark Brandenburg und Pommern, s. W. Wattenbach, Ueber die Juquisition gegen die Waldenser in der Mark Brandenburg und in Pommern. Abhölg. d. K. Preuß. Atad. d. Wiss.

<sup>3)</sup> Die Stelle lautet: Viele hebben tho dier tied dat Sassenland moiten rumen und hebben sich oiveralle niedergezettet, oick hier in uns Cleefsland, bedectelick omb der perikelen wille, die sy oiveralle, doch

Unter biesen befand sich auch ein gewisser Roël aus ber Berwandtichaft der Boreltern bes Berrn Stephan Roel, Pfarrherrn zu Angrogne. Dieser Pfarrer hat noch im Sahr 14601) gelebt und er hat viel ausgeftanden unter der Berfolgung des Grafen de la Trinité, welcher mit seinen Henkern nach Angrogne getommen war, um mit Feuer und Schwert fammtliche glaubige Brüder und ihren Gottesbienft zu verfolgen und zu bampfen. Auch haben sie die gräuliche Verfolgung und Metelei, welche Papft Innoceng, ber achte biefes Namens, im Jahre unferes Berrn 1488 durch seine Schergen unternahm, zu erdulden gehabt. Der Bluthund Albert de Capitaneis (Albert Catanée) nahm seinen Weg mit ungefähr 1800 Mann gegen die gläubigen Waldenser und zog in die Thäler von Angrogne, Luferna, Pérouse, (St.) Martin, Balcluson und Pragela, um alle zu martern und zu morden. Biele setten ihr Heil in die Flucht. — Unter den Entkommenen waren Biele, die sich wie die Boreltern nach Sachsen und hernach bis an den Rhein (und) nach Westfalen begaben. Bei diesen war auch ein Noël, welcher seinen Namen um der Verfolgung willen in Nep oder beffer Non geändert hat; deffen Rachkommen haben hier zu Emmerich gewohnt und sind bei Aufrichtung unserer Gemeinde auch Mitglieder gewesen und haben zur Unterftützung der Kirche viel gethan".

Aus diesen Aufzeichnungen, welche etwa um die Mitte des 16. Jahrhunderts gemacht sind, und die, wie die Chronik sagt, aus dem Besitz einer Verwandten des im Jahr 1488 an den Rhein geslüchteten Noël herrühren, erhellt, daß die Gemeinsden am Niederhein bereits mindestens im J. 1391 bestanden, daß sie damals aus der Mark Brandenburg und 1488 aus

nicht secretelick utgezettet waren. Wahrscheinlich sind die Worte doch nicht secretelick an das Ende zu setzen und in dem obigen Sinn zu verstehen.

<sup>1)</sup> In der Handschrift steht: Ao. Cr. 1560. Es soll aber offenbar 1460 heißen.

Italien Zuzug erhielten und daß sie um das J. 1517 noch bestanden.

Wenn man die Anfänge der Reformation am Niederrhein betrachtet, wie wir sie aus anderen Quellen kennen, so ergiebt sich, daß die ersten Mittelpunkte der Bewegung von den Gegenern als Judenschulen oder Synagogen 1), d. h. Retzerschulen, bezeichnet und daß deren Mitglieder einige Jahre später als Täuser versolgt wurden, ja es erhellt sogar aus den Chroniken, daß unter den nächsten Freunden jener Mitglieder der Ketzesschulen um 1522 ebenso wie um 1488 Franzosen eine Rolle spielen. 2)

Ebenso wie in den Schweizer Bergen und am Niederrhein erscheinen in Throl frühzeitig die alten Ketzer wieder an der Oberfläche. In Kitzbüchel ist die Gemeinde schon 1522 nach-weisbar; ihr Prediger war damals Thomas Herman, der im J. 1527 ebendort den Märthrertod erlitt.<sup>3</sup>) Auch in den großen oberdeutschen Städten, wie in Nürnberg, Augsburg, Straßburg lassen sich ihre Spuren um dieselbe Zeit erkennen.

Heinrich Bullinger bezeugt, daß die Männer, welche seit dem J. 1525 von den Gegnern Täufer oder Wiedertäufer genannt wurden, vorher "Spiritubser" geheißen hätten.4) Aber

<sup>1)</sup> In der Schweiz wurde zur Berhöhnung der Ketzer, die sich in den Ketzerschulen zusammenfanden, das "Judenlied" gesungen. Bgl. E. Egli, Attensammlung 2c. Burich 1879 S. 85.

<sup>2)</sup> lleber die "Spnagogen" am Niederrhein s. Goebel, Gesch. d. christ. Lebens. 1849 I, 123. E. Demmer, Gesch. der Ref. am Niederrhein. 1885 S. 3. C. Krafft, Die Geschichte der beiden Märtyrer der evang. Kirche Abolf Clarenbach und Peter Fliesteden. Elberf. 1886 S. 22 f. Eben hier bezeichnet Krafft es als unerklärt, auf welche Weise Clarenbach mit den Franzosen in Berbindung gekommen ist. Die Erklärung liegt in dem erzählten internationalen Jusammenhang der "Ketzerschulen". — Daß Clarenbach nicht Märtyrer der evangel. Kirche im heutigen Sinne diese Wortes, sondern der Täuser war, s. bei Jos. Bech. Geschichtsbilcher der Wiedertäuser. Wien 1883 S. 37.

<sup>3)</sup> Bed, Geschichtsbücher ber Biedertäufer u. f. w. G. 56 Anm. 1.

<sup>4)</sup> Bullinger, Der Widertäuffer Ursprung u. s. w. 1560 Bl. 10b.

er verschweigt, daß weit über das Jahr 1525 hinaus, ja durch das ganze sechzehnte Jahrhundert, im Volksmund dieselben Namen zur Bezeichnung der sog. Täufer gebraucht zu werden pflegten, welche seit Jahrhunderten für die "Waldenser" üblich waren. Noch im J. 1589 werden die "Täufer" Katharer, Grubenheimer, Spiritualen, Euchiten, Libertiner, Adasmiten, Enthusiasten, apostolische Brüder, Sabbatarier u. s. w. genannt und folglich doch in gewissem Sinn mit densjenigen Gemeinden identificirt, welche ehedem dieselben Namen trugen. 1)

Während aus dieser Thatsache demnach erhellt, daß der gemeine Mann, zumal die Bürger in den Städten (das heißt gerade diesenigen Bolkskreise, welche die Brüder aus unmittels barster Berührung kannten) keine wesentlichen Unterschiede zwischen den "Brüdern" des 15. und des 16. Jahrhunderts wahrzunehmen vermochten, bezeugt der Umstand, daß die gelehrsten Theologen, welche den neuen, ganz unzutreffenden Ketzernamen Anabaptisten ersanden, eine "neue und unerhörte Sekte" vor sich zu haben meinten.

Ich will es dahin gestellt sein lassen, wie weit jene Theoslogen dies wirklich meinten, oder glaubten, es meinen zu müssen; jedenfalls ist aber soviel gewiß, daß die Behauptung, wonach eine neue und unerhörte Sekte plötslich aufgetaucht sei, ein vorzügliches Rampsmittel darstellte und daß diese Angabe zugleich die Folgerung in sich schloß, daß die "Retzerschulen", welche vor dem J. 1525 existirten, keine Gemeinden, sondern Bereine gewesen seien. Und in der That ist es richtig, daß nach dem Kirchens und Gemeindes Begriff, wie jene Theologen ihn kaßten, die Brüder keine Gemeinden besessen, aber es ist

<sup>1)</sup> S. Gründliche, turt verfagte hiftoria. Bon Münfterischen Bidertäufern u. f. w. burch Christoffen Erhard. München 1589.

nicht minder sicher, daß die Mitglieder der Ketzerschulen im Sinn ihrer eignen Gemeinschaft und im Sinn der altchriftlichen Zeiten wirkliche Gemeinden bilbeten, da sie gemäß der "Ordenung Christi" organisirt waren und kraft der Handauflegung Bisschöfe, Prediger und Diakonen besaßen.

Man kann die Entwicklungen, welche sich vor und nach dem 3. 1517 vollzogen, am beften verstehen, wenn man gewiffe ahnliche Ereignisse, die etwa hundert Jahre später eintraten, damit in Vergleich stellt.1) Als im J. 1609 das Haus Hohenzollern am Niederrhein zur Herrschaft gelangte und die Gewiffensfreis beit bort verfündet murde, tauchen plötlich an gablreichen Orten, wo bis dahin alles katholisch zu sein schien, evangelische, meist reformirte, Gemeinden auf. Es läßt sich geschichtlich nachweisen, daß diese Gemeinden keineswegs erst im S. 1609 sich gebildet haben, sondern als "heimliche Gemeinden" schon lange Zeit vorher bestanden. Unter dem Zwang aber, unter dem sie lebten, hatten ihre Glieder sich äußerlich meist katholisch gehalten, ohne daß fie defiwegen glaubten, ihre Gigenschaft als evangelische Bemeinden aufzugeben und ohne daß es bis jetzt einem Kirchenhiftoriker eingefallen wäre, ihr Borhandensein im 16. Sahrh. zu leugnen.

Was im J. 1609 am Niederrhein erfolgte, das geschah um das J. 1517 in gewisser Weise in ganz Deutschland: Luther verkündete unter dem Beifall fast der gesammten öffentlichen Meinung die Freiheit des Glaubens und des Gewissens und wenn auch nicht rechtlich, so war doch thatsächlich in einzelnen Ländern auf einige Jahre für jede Partei die Möglichkeit zu freier Meinungs-Acußerung und freier Uebung des Gottesdienstes gewonnen.

<sup>1)</sup> Bgs. darüber Reller, Die Gegenresormation in Westfalen und am Niederrhein. Bd. II. (1585—1609) Lpz. 1887. S. 4 ff.

Es ift bis jett, soviel mir bekannt geworden ift, bon keinem einsichtigen Forscher beftritten worden, daß zwischen ber Glaubenslehre und der Gemeinde-Berfaffung der Brüder, die bis zum J. 1525 allgemein Spiritualen, Walbenfer u. f. m., und seitdem von einigen gelehrten Theologen "Tänfer" ober "Wiedertäufer" genannt wurden - fie felbft nannten fich nach wie vor Chriften, Gemeinden Chrifti oder evangelische Chriften, ihre Gemeinschaft aber bezeichneten sie als Brüderschaft eine sehr große llebereinstimmung vorhanden ift. Allein viele Rirchenhistorifer haben gemeint, diese Uebereinstimmung beweise nicht, daß wir dieselben Gemeinden in zwei verschiedenen Entwidlungsftufen ihrer Geschichte vor uns haben, sondern sie beruhe auf der Thatsache, daß die Waldenser bibelgläubige Chriften gewesen seien, und daß die "Täufer" ebenfalls den engften Anschluß an die beiligen Schriften sich jum Gefetz gemacht hätten. Die Benutzung der gleichen Quelle habe, fo meint man, naturgemäß die gleichen Lehren und die gleichen Einrichtungen bei beiden Gemeinschaften zur Folge gehabt.

Man kann dem gegenüber fragen, ob wirklich alle Männer, die sich den engen Anschluß an die Bibel zur Richtschnur gesnommen haben, zu den gleichen Ergebnissen bezüglich des Inshalts derselben gekommen sind; die Thatsache, daß Luther, der doch gewiß auch auf die Bibel sich stützt, zu ganz anderen Ressultaten gekommen ist als die Täufer, und Zwingli zu anderen als Luther, und Calvin zu anderen als Zwingli u. s. w. spricht nicht für diese Theorie. Nehmen wir indessen einmal an, daß diese Hypothese über den Ursprung des sogenannten Anabaptismus, richtig sei. Aber was ist denn damit erklärt? Man kann wohl glaublich machen, daß die gemeinsame Benutung der Bibel auf verwandte Ideen führt. Hier aber handelt es sich nicht bloß um eine innere Berwandtschaft, sondern um eine Ueberseinstimmung in allen Grundgedanken, ja oft in allen Einzels

heiten des Systems. Ist es denkbar und giebt es irgend einen historischen Präzedenzfall, daß eine solche Uebereinstimmung zwischen zwei Gemeinschaften existirt, welche unabhängig von einander entstanden sind? Und ferner: wie will man es erklären, daß zwischen Waldensern und Täusern auch in solchen Punkten Uebereinstimmung herrscht, von welchen kein Wort in der Bibel steht?

Ich will, um nur ein Beispiel anzusühren, lediglich darauf hinweisen, daß die Waldenser in Holz gebaute Kapellen für ihre Gottesdienste bevorzugten und die römische katholischen Kirschen schen schon im 13. Jahrh. als "Steinhäuser" bezeichneten.") Genau dieselbe merkwürdige Antipathie, ja dieselbe Bezeichsnung Steinhäuser, läßt sich bei den sog. Täusern im 16. Jahrehundert nachweisen und zwar sowohl im Jahre 1525 in St. Gallen") wie im Jahr 1535 zu Münster.

Für die Entscheidung der Frage, ob die Brüder, welche seit 1525 einen neuen Ketzer-Namen empfingen, auch eine "neue Sekte" darstellen, ward von den Theologen der herrschenden Kirschen die Thatsache für genügend erachtet, daß die Brüder seit jenem Jahr gewisse heilige Handlungen, die sie bis dahin nicht geübt hatten, in Gebrauch nahmen. Da nach ihrer Vorstellung eine Gemeinde nur dort vorhanden war, wo ein bestimmtes Glaubensbekenntniß und bestimmte Sakramente in Uebung waren, so genügte jenes Kennzeichen nach ihrer Aufsassung völlig, und dies war ja auch von ihrem Standpunkt aus ganz folgerichtig gedacht.

Allein die Brüder waren fast Alle darüber einig, daß weder irgend eine sogenannte Rechtgläubigkeit noch irgend welche Ceres

<sup>1)</sup> Reller, Die Reformation S. 84. Anm. 4.

<sup>2)</sup> Reflers Sabbata, hrsg. v. E. Götzinger. St. Gallen. 1866. I, 273.

monien unaussösliche Theile des Gemeindebegriffs seien. Für die Bindung der Gewissen an ein bestimmtes Glaubensbekenntniß war Niemand unter ihnen; aber auch die Uebung der Sacramente — sie gebrauchten dafür lieber den Ausdruck heilige Handlungen — konnte zeitweilig unterbrochen sein, ohne das eigentliche Wesen der Gemeinde zu verändern; denn die Lehre, daß der Gebrauch irgend eines Sacraments zum Seelenheil nothwendig sei, kannten sie nicht.

Dagegen legten sie in ihrem Gemeinde-Begriff um so grösseren Nachdruck auf die gesetzmäßige Uebertragung und Uebung der Gewalt des Amts oder der "Sendung", und sie sehrten und glaubten, daß dort, wo der regesmäßige Zusammenhang mit der Gesammtgemeinde, wie er durch die Uebertragung der Amtsgeswalt zum Ausdruck kam, nicht vorhanden war, ein wesentlicher Theil des Ganzen sehle, und daß dort wohl noch eine Sekte, aber nicht mehr die rechte Gemeinde vorhanden sei.

Es war Chrifti Wille, so glaubten die Brüder, daß die Christen für alle Zeiten in einer mittelbaren Beziehung zur Urgemeinde bleiben und daß sie dadurch die reinigende Kraft, welche die Zugehörigkeit zu der seines Geistes theilhaft geworsdenen Gemeinschaft gewährt, an sich erfahren sollten. Deshalb haben die Apostel von Ansang an die Handaussegung geübt, theils um dadurch die also berusenen Männer als treue Zeugen der lleberlieferung erscheinen zu lassen, theils um zu zeigen, daß die Gemeinden, die im Besitz derselben waren, in regelsmäßiger und gesetzmäßiger Verbindung mit der Gestammtgemeinde geblieben seien.

Diese Begriffsbestimmung der Gewalt des Amts oder der Sendung schloß die Möglichkeit aus, daß derjenige, welcher sie erhalten hatte, dadurch im Besitz einzigartiger geistlicher Kräfte zu sein glaubte. Ein anderer Unterschied als der des Ehrensamts wurde dadurch nicht begründet; auch lagen die Gesahren,

welche der verwandte und doch sehr verschiedene Begriff der apositolischen Succession in sich barg, für die altevangelischen Gesmeinden deßhalb fern, weil ihrer Glaubenslehre der Begriff des Opfers und der Gnaden-Vermittlung durch die Sacramente sehlte. Nicht die Handauflegung, sondern die Idee des Opfers hat den Priefterstand, wie ihn die römische Kirche kennt, ins Leben gerufen.

Es ist bekannt, daß es in den altdristlichen Gemeinden einen Dienst ( $\lambda$ sutoup $\gamma(\alpha)$  der Aeltesten gab, welcher auf die Apostel zurückgeführt wurde. Diese Gemeinden verlangten von denen, welche unter ihnen eine hirtenamtliche Thätigkeit üben wollten, den Nachweis, daß sie die Gewalt des Amts in regelmäßiger Weise empfangen hätten.

Derselbe Gedanke begegnet uns dann im Mittelalter bei ben Gemeinden, die man Waldenser nannte.

Der Verfasser der Ursberger Chronif erzählt zum J. 1212 über die Armen von Lyon: "Sie sagen, sie führten das Leben der Apostel; ohne etwas Eigenes besitzen zu wollen und ohne sesten Wohnort zögen sie durch die Dörfer und die Städte — und dies Alles, so versichern sie, sei von den Aposteln auf sie gekommen". 1)

In einem Bericht des Juquisitors Petrus über die öftreichisschen Brüder aus dem 14. Jahrh. heißt es, daß die Handsauflegung<sup>2</sup>) unter ihnen im Gebranch sei und daß die Brüder ihre so bestätigten Wanderprediger als besser befähigt für ihr

<sup>1)</sup> Chronicon Ursperg. ad a. 1212 (Mon. Germ. SS. XXIII p. 376): "Sane ipsi (Pauperes de Lugduno) dicentes, se gerere vitam apostolorum nihil volentes possidere aut locum certum habere, circuibant per vicos et castella. — Quae tamen omnia ipsi asserebant ab apostolis descendisse".

<sup>2)</sup> Der Ausbruck lautet: manuum impositio. S. ben Bericht bei G. E. Frieß in der Destr. Vierteljahrsschrift f. kath. Theol. 1872 S. 262 f. Dieselbe Tradition findet sich in den Aussagen sübfranzösischer Baldenser

Amt betrachteten, denn die geweihten Priester. Diese Sendboten und Beichtiger seien nach der Ueberzeugung der Waldenser die Bicare der Apostel und deren rechtmäßige Nachfolger.

In den Aussagen der Brüder, welche im 15. Jahrh. in Pommern und der Mark Brandenburg gefangen genommen worden waren, erscheint übereinstimmend mit den Ueberzeugungen aller Gemeinden des 13. und 14. Jahrhunderts derselbe Glaube, daß die Sendboten ihre Amtsgewalt, welche sie ihrerseits den übrigen Dienern der Gemeinde vermitteln, in unmittelbarer Folge von den apostolischen Gemeinden herleiten und daß sie Vicare der Apostel seien, die von Ansag an vorhanden gewesen wären. 2)

Als in den sechziger Jahren des 15. Jahrhunderts die Losssaung der böhmischen Brüder von der römischen Kirche erfolgte, war ihr erster Schritt, daß die Synode neun Männer wählte, die unter sich durch das Loos drei Sendboten, Bischöse oder Aelteste erkoren, von denen einer die erste Stelle in der Gewalt des Amts zu bekleiden bestimmt war. Diese Gewalt aber glaubsten die Erwählten und Erloosten nicht eher zu besitzen als bis sie auch die "Sendung" durch die Handauslegung erhalten hatten. Daher ward Mathias von Kunwald im J. 1468 zu dem Bischos Stephan, welcher unter den innerhalb der römisschen Kirche verharrenden östreichischen "Waldensern" wirkte, gesichisch, und nachdem er von diesem die Handaussegung empfangen hatte, besasen die Brüder in Böhmen die Quelle der Amtsgewalt unter sich.

<sup>(1309—1313)</sup> bei Limborch, Liber Senten. Inquisition. Tolos. 1692 fol. 377. — Ferner in der Abhandlung des sog. Pseudo-Rainer in der Summa de Catharis etc. aus 1250; in dem Traktat des Beter Psisichdorff Contra haeresin Valdensium ebenfalls aus dem 13. Jahrh. Bgs. die betr. Stellen im Auszug bei E. Comba, Storia della Risorma in Italia I, 557 ff.

<sup>2)</sup> S. die merkwürdigen Aenßerungen der Gefangenen bei Battenbach, Ueber die Juquistion gegen die Waldenser 2c. Berlin 1886 S. 42 ff. 3) Näheres bei Keller, Die Reformation S. 289 ff.

Alle diese Zeugnisse aus verschiedenen Zeiten und Ländern beweisen, daß wir es hier nicht etwa mit einer verbreiteten Meinung, sondern mit einem wesentlichen Stück der Lehre zu thun haben, einer Lehre, die offenbar auf eine uralte Ueberslieferung zurückgeht.

Eben die gleiche Betonung der Gewalt des Amtes und der Handauflegung, durch welche sie ertheilt wird, findet sich nun bei den sogenannten Täufern des sechzehnten Jahrhunderts.

Bei den Täufern in Oestreich erscheint vom ersten Augensblick an, wo die "neuen Waldenserbrüder" (wie sie dort heißen<sup>1</sup>) in der Geschichte auftreten, die "Handauslegung der Bischöse" als eine unerläßliche Vorbedingung für die Uebung des Hirtensamts, ja dieselbe hat sogar bei ihnen eine Art von sacramenstalem Charakter, obwohl sie es nicht ausdrücklich zugestehen.<sup>2</sup>)

Aus den Streitschriften wider die Schweizer Brüder erhellt, daß diese ebenfalls von Anfang an der Handaussegung eine gleiche Bedeutung beimaßen. Die Brüder unterschieden genau zwischen der Sendung (missio) und der Wahl (electio). Im J. 1530 schried Bullinger ein Werk wider die Anabaptisten, in welchem auch von diesen Dingen gehandelt wird. Die Schrift hat die Form eines Gesprächs zwischen einem Zwinglianer, der Jojada genannt wird, und einem Anwalt der Täuser (Simon). Auf die Behauptung des ersteren, daß die Wiedertäuser "selbstgesandte Häretiter" seien, erklärt der Letztere: "Sie sind gewählt und gesandt", und antwortet auf die Frage: Von wem? wörtlich: "(Gewählt sind sie) von ihrer Gemeinde. Sodann legt der Bruder dem Bruder die Hände auf und giebt ihm damit die Gewalt (des Amts)". "Diese Sendung und Wahl erinnert mich (erwidert der Zwinglianer) an die pontisisale Einrichtung.

<sup>1)</sup> Reller, Die Walbenser u. f. w. 1886. C. 135.

<sup>2)</sup> Bed, Geschichtsbücher u. s. w. 1888. S. XIII.

Denn auch ber römische Pontifer ist durch Ungehorsam, Gewalt und schlechte Künste zu dieser Staffel gestiegen und nun beförsbert er Maulthiertreiber, Kuppler, Köche und Kriegsknechte zu Bischöfen".")

Man merke wohl, daß der Anwalt der Täufer im J. 1530 die Gewalt des Amts oder die Sendung auf die Handauflegung, die der Bruder dem Bruder ertheilt, zurückführt, daß er mithin eine Sendung, die unmittelbar von Gott kommt, (wie sie später einzelne "Propheten" sich beilegten) nicht kennt und daß er von einer Uebertragung der Amtsgewalt aus der römischen Kirche auf die Brüder nichts weiß. Man kann mit voller Sichersheit sagen, daß Bullinger sowohl das Prophetenthum wie die Ableitung der Gewalt aus dem römischen Priesterthum, wenn die Brüder sie gelehrt hätten, in seiner Polemik nicht ungerügt gelassen haben würde.

Die Anspielung auf die "pontifitale Einrichtung", die Bulstinger macht, deutet lediglich darauf hin, daß er gewisse Besrührungspunkte zwischen der Idee der bischöflichen Succession, wie die römische Kirche sie kannte, und dem Gedanken der Handsauflegung bei den Täufern wahrzunehmen glaubte.

Wenn nun die Handauflegung und Sendung im J. 1530 unter den Brüdern Gesetz war, soll sie es dann nicht auch schon 1525 oder 1522 gewesen sein? Und woher haben die Brüder sie denn damals erhalten?

Aus einer andern Streitschrift Bullingers vom J. 1560 ergiebt sich, daß in Oberdeutschland und der Schweiz um diese Zeit die Forderung der "Sendung durch die Kirche" (d. h. durch die Gesammtgemeinde) nach der Weise "wie die Apostel berusen

<sup>1)</sup> Bor mir siegt die Ausgabe von 1535: H. Bullinger, Adversus omnia Catadaptistarum prava dogmata H. B. libri IV. per Leonem Judae aucti etc. Tiguri apud Christ. Froschoverum A. MDXXXV. fol. 19.

waren", ober ber Sendung durch die Handauflegung, in vielen Gemeinden noch in Kraft bestand. "Die Berusung (Wahl) und Sendung von euerer Kirche, die ihr vorgebt, sagt Bullinger 1), giebt euch kein Ansehen. Denn wer oder was ist euere Kirche? Sie ist nicht ein Glied der allgemeinen Kirche, sondern eine abzesonderte Rotte oder Seste abtrünniger Leute. — Darum ist auch euer Berus und euere Sendung falsch. Wollt ihr sagen, ihr habet euere sonderbare Berusung wie die Apostel, so bewähret eueren Berus mit den Zeichen oder Bundern, mit den Sprachen und mit der apostolischen Lehre wie die Apostel".

An einer anderen Stelle wiederholt Bullinger, daß die, die keine Kirche, sondern eine Kotte und Sekte sind, Niemandem die Gewalt des Amts oder die Sendung ertheilen können, und daß darum die Täufer keine "Gewalt" haben. Man merke wohl, daß er die Bischöfe und Aeltesten der Täufer nicht als selbstsgesandte und selbstgesaufene "Propheten" hinstellt, sondern ihre mangelnde Sendung aus der Eigenschaft der Täufer als einer "Sekte" ableitet. Die Täuser ihrerseits bestritten natürlich, daß sie eine Sekte seine.

In einem Schreiben, welches die Schweizer Brüder in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts an die Gemeinde zu Cöln richteten, heißt es: "Also habt ihr nun den Grund, wie es sich im Anfang zugetragen hat. Hernach sind viele Dinge geschehen, also daß viele unordentlich gelaufen. Aber der feste Grund der Wahrheit ift geblieben".2)

Diese Aenßerung setzt doch voraus, daß die Brüder, deren Gemeinde in Zürich ja bereits vor dem J. 1525 bestand und deren Aeltester schon um 1522 Andreas auf der Stülzen war, sich selbst im Besitz der ordentlichen Sendung betrachteten; sie

<sup>1)</sup> Der Wiedertäufer Ursprung u. f. w. Zürich 1560 Bl. 86.

<sup>2)</sup> Jehring-Buddeus, Gründliche historie u. f. w. Jena 1720 G. 84 ff.

constatirt andererseits aber auch die Thatsache, daß hernach viele Dinge geschehen sind, durch welche die Idee von der Geswalt des Umtes Trübungen ersahren hat.

Seit ungefähr 1535 nämlich zeigt sich unter der Einwirstung der Kämpse, die damals hereinbrachen, in manchen Punkten eine Berschiebung der ursprünglichen Grundsätze. Wiederholt taucht gegen einzelne Prediger, z. B. gegen Melchior Hosmann und Johann Matkhus, seitens vieler Brüder der Vorwurf auf, daß sie vorgäben, ihre Sendung unmittelbar von Gott zu haben und daß sie nicht als berusene Diener, sondern als selbstgesandte Propheten unter dem Volke umherzögen.

Solche Bersuche müssen von Einzelnen schon frühzeitig gemacht worden sein. Daß gerade die anerkannten Führer der Partei dagegen Stellung nahmen, ergiebt sich aus einer merkwürdigen Aeußerung Dencks, der selbst Amtshandlungen vollzogen und als wandernder Sendbote "Botschaft" zu den Fremben getragen hat.

Denck jagt (1527): "Wer nun von Neuem tauft, der sehe, daß er nicht diene, ehe denn er gedingt sei. Denn wer nicht berufen und gesandt ist, zu lehren, der unterwindet sich verzgebens zu tausen. Hierum würde ich (ob Gott will) des Taussens ewiglich still stehen, so ich keinen anderen Beruf vom Herrn haben würde. — Recht thun im Hause Gottes ist allemal gut, aber Botschaft werben an die Fremden ist nicht Jedermann geboten"." Man muß bis zum Beweis des Gegentheils annehmen, daß Denck die Berufung und die Sendung hier in dem Sinn verstanden hat, der in seiner Gemeinschaft damals der Regel nach damit verbunden wurde, und daß seine Worte sich unmittelbar wider die auch sonst gerügten Mißbräuche richten.

<sup>1)</sup> H. Dend, Erklärung etlicher Glaubenspunkte u. s. w. 1527. Retler, Staupis.

Gerade die Thatsache, daß die Brüder wider die "selbstsgesandten" Propheten auftreten, beweist doch, daß unter ihnen ursprünglich eine andere Idee von der Gewalt des Amtes und der Sendung vorhanden gewesen ist. Ja, ich glaube, daß die oben erwähnten Stellen aus Bullingers Streitschriften für den, der seine Augen nicht verschließt, den vollgültigen Beweis für die gesehmäßige Uebertragung der Amtsgewalt durch die Handaufslegung liesern.

Man hat wohl barauf hingewiesen, daß die ersten Täufer, Jörg Blaurock, Courad Grebel, Felix Manz und Andere, in den Aeußerungen, welche von ihnen auf uns gekommen sind, den Zusammenhang mit den "Waldensern" nicht betonen und daß aus diesem Schweigen folge, daß ihnen das Bewußtsein eines solchen gesehlt habe. Diese Schlußfolgerung ist indessen unzuslässig.

Die Brüder in Böhmen hatten im Jahr 1468, wie oben besmerkt, in aller Form ihren Anschluß an die Brüder in Oestreich vollzogen, welche, wie sie glaubten, "beim Ursprung der ersten Kirche aus den Aposteln" geblieben waren. Gleichwohl steht es sest, daß dieser Anschluß an die "Waldenser", der sich im tiessten Geheimniß vollzog, von den böhmischen Brüdern den Gegnern gegenüber nicht nur nicht betont, sondern geradezu verschleiert zu werden pflegte.")

Wenn man fragt, wie dies ohne Verletzung der Wahrheit möglich war, so ist die Antwort, daß der Name "Waldenser" damals ein Sekten-Name von durchaus schwankender Bedeutung war — ein Name, den keine Gemeinschaft von sich gebrauchte, und daß die böhmischen Brüder daher mit einem gewissen Recht

<sup>1)</sup> v. Zezschwitz, Die Katechismen u. s. w. 1863 S. 134 ff.

sagen konnten, daß sie weder selbst "Waldenser" in dem Sinn, den ihre Gegner damit verbanden, seien noch von solchen abstammten.

Trot dieser Verdunkelungen blieben die Zeitgenossen davon überzeugt, daß die böhmischen Brüder Waldenser seien, und der Name bürgerte sich im Lause der Zeit derartig ein, daß im 15. und in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts dort, wo von Waldensern schlechthin die Rede ist, meist nicht etwa die Brüder in Piemont oder Frankreich, sondern die böhmischen Brüder darunter verstanden werden. I Ja, selbst die älteren Chronisen der später sogenannten Täuser kennen die Namen Waldenser und Pickarden vorwiegend als Bezeichnung der böhmischen Brüder. I

Unsere Auffassungen von den Zusammenhängen werden durch die falsche Vorstellung beeinträchtigt, als ob die heutigen Waldenser, d. h. die evangelischen Gemeinden Piemonts, schon um 1517 sich selbst Waldenser genannt und ihre Abstammung von Waldus hergeleitet hätten. Man braucht nur die Schrift des Cardinals Clandius Senßel, der um 1517 Bischof von Turin war, wider "die Sekte der Waldenser" zu lesen, um sich von der gänzlichen Unrichtigkeit dieser Ansicht zu überzeugen.<sup>3</sup>)

Duplex Confessio Waldensium ad Regem Ungariae missa.

Excusatio Waldensium contra binas litteras D. Augustini.

Bergi. ferner Henr. Justitor, Contra Waldenses et Pickardos. Coloniae 1527. —

Sier find überall die "böhmischen Brüder" gemeint.

2) S. Bed, Geschichtsbücher ber Wiedertäufer u. f. w. 1883 S. 11.

<sup>1)</sup> Ich verweise auf folgende, im J. 1512 bei M. Lotther in Leipzig erschienene Sammlung von Traktaten:

Augustini de Olomucz — Epistola contra perfidiam Waldensium. Ejusdem doctoris bine litterae ad Reg. Maj. de heresi Waldensium.

Jacobi Zigler ex Landau Bavarie contra Heresim Waldensium Libri V. (Gin Expl. in der Stadt-Bibl. zu Röln). —

<sup>3)</sup> Im J. 1520 erschien seine Schrift "Adversus errores et sectam Waldensium". In diesem Buch findet sich wörtlich solgende Stelle: "Primum igitur originem sectae hujus ea ratione commemorare convenit,

Ebenso wie für die Brüder in Piemont war für die Brüsber in der Schweiz der Name Waldenser ein Sektenname, und die Annahme, Grebel, Manz und Andere hätten erklären können, daß sie von "Waldensern" die Gewalt des Amtserhalten hätten, ist durchaus widersinnig. Hätten sie sich damit nicht selbst für Waldenser, das heißt für Männer erklärt, die nach den bestehenden Ketzer-Gesetzen zu behandeln waren? Sollte man sich durch den Gebrauch eines verabscheuten Ketzer namens in den Augen der Gegner selbst zur Sekte machen und die Anwendung der bestehenden Gesetze ohne Noth hervorrussen? Es war doch sonst festschender Grundsatz, daß die Brüsder seinen Sekten-Namen, zumal keinen von einem sterblichen Menschen hergenommenen unter sich gebrauchen wollten; wie hätten sie hier eine Ausnahme machen sollen?

Wenn Hubmeier unter dentlicher Bezugnahme auf jenen Grundsatz einmal sagt, sie seien weder zwinglisch noch lutherisch, sondern "christisch", wie hätte er sich denn "waldensisch" nennen können?

Die "Waldenser" heißen unter den ersten Schweizer Täufern nicht Waldenser noch Bickarden, sondern Brüder, und

ut intelligant omnes, non ab alicujus nominis viro processisse. Hic etenim qualiscunque fuerit, tam obscuro loco natus, tamque nullius doctrinae nulliusque existimationis fuit, ut ne ipsi quidem ejus discipuli palam proferre audeant. — Valdensis quippe (ut ajunt) appellabatur, et Lugdunensis urbis municeps fuit, unde et prima hujus pestis contagio pullulavit. Quamvis nonnulli hujus haeresis assertores ad blandiendum apud vulgares et historiarum ignaros favorem, hanc eorum sectam Constantini magni temporibus a Leone quodam viro religiosissimo initium sumpsisse fabulantur. — Cui cum omnes, qui de christiana religione recte sentiebant, adhaesissent, sub Apostolorum regula viventes hanc per manus ad posteros verae religionis normam transmiserunt. Gh citire hier nach ben Außigen, welche fich bei E. Comba, Storia della Riforma in Italia. Firenze. 1881. Vol. I ©. 560 finden. Die Drudschrift von 1520 habe ich nirgends erhalten fönnen.

wenn sie auch nicht gesagt haben, daß sie von Waldensern die Gewalt des Amtes empfangen hätten, so haben sie doch oft genug betont, daß sie die Handauflegung von Brüdern erhalten hatten 1), und daß in ihrem Besitz, nicht aber in dem der vom Staate ohne die Handauflegung eingesetzten Prädikanten die Sensbung sei.2) Heißt das nicht sachlich genau dasselbe wie die vermiste Angabe, daß sie von Waldensern gesandt seien?

Die Erhebung der Brüder, welche seit etwa 1522 an der Mordseite der Alpen unter Begünstigung der allgemeinen relisgiösen Bewegung stattsand, steht mit den Einwirkungen, die von den südlichen und westlichen Alpenthälern her geübt ward, in einem ganz unmittelbaren Zusammenhang, dessen Einzelsheiten freilich bei der Heimlichkeit, die man beobachten mußte, noch nicht völlig aufgeklärt sind, der aber deshalb nicht minder vorhanden war.

Wir haben oben gesehen, daß der internationale Zusammenshang der Gemeinden um das J. 1500 noch nicht unterbrochen war, und daß sowohl im Jahr 1488 wie um 1520 Brüder aus Piemont oder Südsrankreich den Weg an den Niederrhein gesfunden haben.

Biel regelmäßiger war natürlich die Verbindung zwischen den genannten südlichen Ländern und der Schweiz. Kennen wir auch noch nicht alle die einzelnen Männer, welche die Träger der Vermittlung waren, so sind uns doch wenigstens einige bestannt, darunter namentlich Anemund de Coct, Herr von Chastelard, der ein Mitglied eines alten Geschlechts der Dauphiné war, ferner Jean Vaugris und Andere. Diese Brüder erscheinen sofort im nächsten persönlichen Verkehr mit den so

<sup>1)</sup> Bergl. oben G. 254.

<sup>2)</sup> Jörg Blaurod erklärt bem helfer von Zollikon gegenüber: Du bift nit, sunder ich, gefandt ge predigen. Egli, Die Züricher Wiedertäufer. 1878 S. 24.

genannten Spiritualen, besonders mit Conrad Grebel. 1) Waren nun diese Brüder aus Sübfrankreich Sendboten der Gemeinden, die man Walbenser nannte, oder nicht?

Am 2. September 1524 schreibt Anemund von Basel aus einen Brief an seinen Landsmann Wilhelm Farel, in welchem er erklärt: "Ich erwarte täglich Briese von den Unsrigen durch meinen Boten Johannes. — Sobald Baugris nach Lyon geht, werde ich an die Brüder schreiben, daß sie mir etwas Geld schicken. Was ich bin und habe, sein oder haben werde, bin ich zur Ehre Gottes hinzugeben willig. — Unser gemeinsamer Bruder Michael Bentinus schreibt an Dich."

Aus diesen Aeußerungen erhellt nicht nur, daß Anemund mit den Brüdern im Süden in fortwährender Beziehung stand, und daß diese ihm für seine Sendung Geld gaben, sondern auch, daß bereits in Basel selbst wenigstens ein Bruder, nämlich Michael Bentinus, vorhanden war. Eben dieser Bentinus war, wie ich bereits an anderer Stelle bewiesen habe, einer der nächsten Freunde Dencks; er hat den Verfolgten im J. 1527 zu Basel in seinem Hause aufgenommen, und hier ist Denck in den Armen des Freundes gestorben. 2)

Man könnte nun demjenigen, welcher behaupten wollte, daß diese Brüder in Anemunds Heimath nicht Mitglieder der Brüsber waren, die man Waldenser nannte, den Beweiß dafür zusschieben. Denn welche ketzerische "Brüder", die nicht Waldenser waren, gab es denn damals in der Dauphiné? Allein wir können den Zweislern nähere Beweise geben. In dem erwähnten Brief vom 2. September 1524 nennt Anemund als seine Mitarbeiter, Freunde und Schicksalsgenossen seine Landsleute Aimé Maigret und Pierre Sebiville, welche als Verkünder des Evangeliums

<sup>1)</sup> Egli, Die Züricher Wiebertäufer. S. 32.

<sup>2)</sup> S. Beilage Mr. 10.

burch das Land zogen. Ift es nun wohl Zufall, daß der Ofsicial des Erzbischofs von Lyon in einem Brief an den Syndiscus der Pariser theologischen Facultät, in welchem der Spruch wider Aimé Maigret, der in Lyon gefangen genommen war, von der Facultät erbeten wird, ausdrücklich auf die Saat hinsweist, welche aus der Asche des Petrus Waldus jest von Neuem emporschieße? 1) Das geistliche Gericht zu Lyon glaubte also in Maigret einen Schüler des Waldus vor sich zu haben.

Wenn es bemnach als erwiesen gelten kann, daß die im Jahr 1524 zu Basel anwesenden Brüder Anemund und Bentinus eben zu jenen Brüdern gehörten, die man Waldenser nannte, so entsteht die weitere Frage, ob unter ihnen auch der Besitz der Antsgewalt kraft der Handausslegung vorhanden gewesen sei?

Es ist schon an und für sich sehr unwahrscheinlich, daß Anenund, Maigret u. A., welche von den Brüdern Geld empsingen, mithin in deren Auftrag handelten, ohne die entsprechende geistliche Bollmacht gewirft und gepredigt haben sollten. Nun haben diese Männer aber, wie urkundlich seststeht, in ihrem Kreise bereits im J. 1524 in Deutschland Apostel, Bischöfe und Evangelisten beseisen<sup>2</sup>), und man kann mit voller Sicherheit behaupten, daß das Borhandensein solcher Apostel, Bischöfe und Evangelisten das Borhandensein rechtsgültig constituirter Gemeinden beweist. Ein wesentlicher Theil der Rechtsgültigkeit war aber die Sendung oder die Handaussegung kraft der apostolischen Succession.

Man kann an diejenigen, welche noch bestimmtere und gleichs sam amtliche Aundgebungen in Betreff der Uebertragung der Amtsgewalt aus den älteren Gemeinden an die Schweizer Brüster erwarten, einfach die Gegenforderung stellen, daß sie die

<sup>1)</sup> Herminjard, Correspondance des Reformateurs etc. 1866 ff. I, 324.

<sup>2)</sup> Herminjard, a. a. D. I, 313.

Leugnung des Zusammenhangs nachweisen sollen. So lange die letztere fehlt, sprechen alle Voraussetzungen und alle Aeußerungen, die wir besitzen, für die Annahme, daß eine regelmäßige und gessetzungsige Uebertragung der Amtsgewalt und ein wirklicher Ansschliß vorgelegen hat und dies um so mehr, weil die Aussagen der Chroniken und der Märthrerbücher der späteren Zeiten, die als Ergänzung der älteren Quellen dienen müssen, diesen Zussammenhang mit aller Bestimmtheit betonen.

"Im Jahr 1525, so erzählen diese Chroniken, unter dem Raiser Rart, seines Ramens dem Fünften, hat die lang unterdrückte Rirche angefangen, bas Saupt wieder empor zu beben", und von der herrschenden Kirche sich loszulösen. "Wie mit Donnerschlägen, fährt der Chronift fort, haben Luther und Zwingli und andere ihres Anhangs Alles niedergeschlagen, aber fie haben doch kein Befferes aufgerichtet". Sie haben zwar "zum Theil ein Licht aufgesteckt, aber bemfelben nicht richtig Folge gegeben, sondern sich an die weltliche Gewalt gehängt . . . und auch kein frömmeres Bolk denn im Papstthum auferzogen". "Und um dieser Ursach willen, ob es vorher wohl einen auten Aufang göttlicher Erscheinung und Anmuth gehabt, ift ihnen doch das Licht der rechten Wahrheit wiederum verdunkelt". "Und solche ihre Lehre haben sie mit dem Schwert zu glauben die Menschen nöthigen wollen, so doch der Glaube nicht Gewalt der Menschen, sondern eine Gabe Gottes ift".1)

Es ist ferner sehr beachtenswerth, daß die sogenannten Waterländer Taufgesinnten, die durch die geistige Bedeutung vieler ihrer Mitglieder sich ausgezeichnet haben — auch Hans de Ries gehörte zu ihnen — noch um das F. 1600 überzeugt waren, daß die

<sup>1)</sup> Bed, J. Die Geschichtsbilder ber Biebertäufer in Defterreich-Ungarn. Bien 1883 G. 12 ff.

Handauflegung sich in unmittelbarer Folge seit ben Zeiten ber Apostel bis auf ihre Aeltesten fortgepflanzt habe. 1)

11m das Jahr 1615 schrieb ein ehemaliges Mitglied ber "Bruderichaft", welcher bei dem Gespräch zu Emben (1578) bas Bertrauen feiner Gemeinschaft bermagen genog, daß man ibn jum Protocollführer mählte, eine "Gründliche Siftorie ber Begebenheiten, Streitigkeiten und Trennungen der Taufgesinnten".2) Darin erzählt er Folgendes: 3) "Untervessen und folgends habe ich angefangen, zu untersuchen, auch mich zu informiren und zu versichern, sowohl durch schriftliche als auch durch mündliche Suftruttion einiger alten und nun ichon längft vermoderten Personen, als auch durch das, was ich selber nun seit 50 Jahren erlebet, gesehen, gehöret und erfahren habe, um gründlich und zu Befriedigung meiner Seele vor dem Herrn zu erkennen und zu wissen — ob diese Bersammlung der Taufgefinnten also von den Zeiten der Apostel des Herrn ber bis auf diese gegenwärtige Zeit mit dem äußerlichen Gebrauch der Taufe, Nachtmahl und andern cerimonialischen Ordnungen continuirlich gedauert und stehen geblieben sei, wie viele, ja die Meisten unter ihnen vorgegeben haben".

Da es uns hier nicht auf die persönliche Meinung des Chronisten ankommt, ist es ganz gleichgültig, zu welchem Resultat dieser Autor bei seinen Nachsorschungen gelangt ist; wichtig ist

<sup>1)</sup> Wir kennen den Anspruch aus der Geschichte des Engländers John Smyth, der sich nach sorgfältiger Prüfung um 1590 von der Berechtigung ilberzeugt hielt. S. de Hoop-Scheffer, De Brownisten te Amsterdam 1881 S. 91 ff.

<sup>2)</sup> Carl v. Gent (geb. 1542) wurde im F. 1580 von seiner Gemeinsschaft in den Bann gethan. Seine Angaben müssen daher sorgfältig geprüst werden, und namentlich ist dasjenige, was er zum Nachtheil der Taufgefinnten sagt, berechtigten Zweiseln unterworfen.

<sup>3)</sup> Gründliche Hiftorie u. f. w. Bermehrt von J. C. Jehring, jum Druck befordert v. Joh. Fr. Buddeus. Jena 1720 G. 76.

für uns der Satz, wo er (nachdem er hervorgehoben, daß seine Kenntniß auf mündlichen Traditionen beruhe) sagt, daß die Meisten unter ihnen eine uralte Continuität der Gemeinden glauben und behaupten.

Was unser Geschichtschreiber ersahren hatte, kann man in allen älteren und gerade in den anerkanntesten Geschichtsbüchern der Gemeinden lesen. Die große Chronik des Tilemann van Braght, von welcher mir nicht weniger als elf holländische, deutsche und englische Ausgaben bezw. Bearbeitungen aus der Zeit von 1615 bis 1870 bekannt sind i), hebt auf das entschiesdenste hervor, daß ihre Gemeinschaft nicht erst im 16. Jahrh. entstanden, sondern uralt sei, und diese Tradition ist in allen kirchengeschichtlichen Werken älterer Zeit, welche von Schriftstelslern dieser Partei verfaßt worden sind, sestgehalten worden. 2)

Im J. 1723 hat Hermann Schun, der selbst Prediger in den Gemeinden war, eine "Geschichte der Christen, die unter den Protestanten der Niederlande Mennoniten genannt werden",3) herausgegeben. Darin sagt er, es sei wohl zu beachten, daß Menno nicht der Urheber der Gemeinden gewesen sei, sondern daß er sich lediglich den längst bestehenden angeschlossen habe. Dann versucht er, durch Zeugnisse protestantischer und katholischer

<sup>1)</sup> Bgl. die bibliographischen Nachweise bei S. W. Pennypacker, Historical and biographical Sketches. Philadelphia, (Rob. A. Tripple) 1883 S. 158—173.

<sup>2)</sup> Die Nachweise ber bezüglichen Werke aus 1699—1837 s. bei Keller, "Die Reformation u. s. w." 1885 S. 397 Ann. 2. — Bergl. außerbem Schyn, Hist. Menn. plenior deductio. Amst. 1729. c. 1: (Mennonitas) ex primis Christianis, qui ex institutione domini nostri Jesu Christiexemplisque Apostolorum per omnia Christiana saecula, in hunc usque diem, inter caetera dogmata adultorum baptismum docuerunt et adhuc docent, descendisse. — Inter hos saeculo undecimo emicuerunt Waldenses.

<sup>3)</sup> Historia Christianorum, qui in Belgio foederato inter Protestantes Mennonitae appellantur. Amstelod. 1723.

Antoritäten das hohe Alter seiner Gemeinschaft zu erhärten. 1) Philipp von Limborch, sagt er, habe sich über die Verwandtschaft der Mennoniten mit den Waldensern dahin geäußert, daß heute unter allen Seften der Christenheit keine existire, welche eine größere Uebereinstimmung mit den Waldensern ausweise als die Mennoniten. 2) Noch entschiedener betont Schyn folgende Aeusserung des Cardinals Stanislaus Hosius, der ja als Bekämpfer der Häretifer seiner Zeit (1504 bis 1579) bekannt genug ist. Hosius sagt: "Noch verderblicher ist die Sekte der Wiederstäuser, von deren Art und Geschlecht auch die Waldensers Brüder gewesen zu sein scheinen, die auch ihrerseits bis vor nicht langer Zeit bekanntlich die Wiedertause vollzogen haben. — Und nicht gestern oder vorgestern ist diese Häresie erwachsen, sondern sie bestand schon zu Augustinus' Zeit". 3)

Während mithin im ganzen sechzehnten, siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert die Ueberlieferung sowohl unter den piesmontesischen Waldensern wie unter den Taufgesinnten (die hierin merkwürdig übereinkommen) so gut wie einstimmig dahin ging, daß ihre Gemeinden nicht erst im sechzehnten Jahrhundert aufgekommen, sondern uralt seien, tritt erst im neunzehnten darin

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 133 ff.

<sup>2)</sup> Die Stelle sindet sich bei Limborch, Liber Sententiarum Inquis. Tolos. Amst. 1692 pag. 37 und lautet: "Speciatim Valdenses videntur homines suisse simplicioris vitae et judicii, rudes et inexercitati: et si dogmata et instituta ipsorum bene et sine praejudicio examinentur, dicendum videtur, inter omnes, quae hodie sunt, Christianorum sectas, nullam majorem cum ipsis habere convenientiam, quam illam, quae Mennonitarum vocatur.

<sup>3)</sup> Hosius, Opp. p. 212 "Est perniciosior etiam secta Anabaptistarum, de quo genere videntur etiam fuisse fratres Waldenses, quos et ipsos non ita pridem rebaptizasse constat. — p. 213. Neque heri aut nudius tertius haec haeresis nata est, fuit etiam Augustini saeculo." Nach Schnn, a. D. p. 135.

hier und da in gelehrten Werken (nicht aber unter dem Volke) eine gewisse Trübung ein, und es wird von einzelnen Mitgliesbern in allem Ernst geäußert, daß die Gemeinschaft der Taufgessinnten in Grebel, Blaurock, Manz und Hätzer ebenso ihre Bäter zu erkennen habe, wie die protestantische Kirche in Luther, Meslandthon, Zwingli und Calvin ihre Gründer erkennt, und daß die Gewalt des Amts von den obengenannten aus der kathoslischen Kirche entnommen worden sei. 1)

Es ist doch sicherlich tein Zufall, daß fast gleichzeitig mit diefer aller Ueberlieferung widerftreitenden Bermuthung - benn mehr als eine Vermuthung ist es nicht, da ihr jeder geschicht= liche Beweis fehlt — in der protestantischen Literatur die Behauptung auftaucht und Verbreitung findet, daß die gesammte "Biedertäuferei" im Grunde nur ein Zweig oder eine Abart bes Mönchthums sei und daß der Anabaptismus eigentlich die Stufe der mittelalterlich fatholischen Denkweise nie überschritten habe.2) Freilich wird von derselben Seite, welche den sogenannten Anabaptismus auf die "Linie des katholischen Lebensideals" rückt, zugegeben, daß derselbe zur katholischen Rirche in Oppofition geftanden habe. "Die Wiedertäufer, fagt A. Ritschl, ftanden in einer noch schärferen Opposition gegen die römische Kirche als Luther und Zwingli. Wenn dieses Merkmal für ben Begriff ber Reformation ber Kirche wesentlich und entscheidend ift, so wird man im Namen Luthers und Zwinglis zu Gunften der wiedertäuferischen oder auch der manichäischen Reformation abzudanken haben. Schade nur, daß beide im Blut erstickt finb".3)

<sup>1)</sup> Für diese lettere Behauptung f. ben Artifel von J. van den Smisen in ben Mennonit. Blättern 1854 S. 7.

<sup>2)</sup> Bgl. oben S. 2 Anm. 2.

<sup>3)</sup> A. Riticht in der Zeitschrift für Kirchengeschichte, hrog. v. Brieger Bb. II, S. 6. Den letzten Sat habe ich sperren lassen.

Trotz dieser Opposition der Anabaptisten wider die römische Kirche bleibt Ritschl dabei, daß die "Biedertäuserei" sediglich eine "Möncherei" sei und zwar beruft er sich für diese Ansicht auf das Urtheil der Resormatoren, indem er sagt: "Die Resormatoren haben in der Wiedertäuserei etwas von ihren Ziesen und Mitteln ganz verschiedenartiges, nämlich eine Erneuerung der Möncherei gesehen. Als protestantischer Theologe wird man sich nicht mit Recht darüber hinwegsetzen, von diesem Urstheil der Resormatoren abzuweichen".")

Was zunächst den Schlußsatz dieser Bemerkung betrifft, so laffe ich es dahin geftellt sein, ob die Theologie Ritschls wirklich überall sich streng an das Urtheil der Reformatoren bindet, bezw. ob, falls sie sich in manchen Fragen berechtigt hält, darüber hinaus zu gehen, nicht vielleicht auch in dem hier in Rede ftehenben Buntte für fie das gleiche Recht besteht. Wie dem indessen auch sei, so weise ich für die Geschichtsforschung die Zumuthung zurud, bei ber Beurtheilung einer geschichtlichen Erscheinung an die Entscheidung firchlicher Autoritäten gebunden zu fein. Wenn die neuerdings mehrfach aufgetretene Behauptung, daß der katholische Geschichtsforscher diejenige Geschichtsauffassung vertreten musse, welche von der romischen Kirche als die richtige anerfannt worden fei, von proteftantischer Seite für eine unerträgliche Bindung der Wiffenschaft erklärt worden ift, so wird man, wie ich hoffe, auf eben dieser Seite billig genug denken, um biesen Grundsat, wenn er mutatis mutandis im eigenen Lager auftaucht, ebenso unerträglich zu finden, und jedem Siftoriker, gleichviel ob er Laie oder Theologe ift, ohne die Berdächtigung, daß er heimlich felbst "Wiedertäufer" sei, geftatten, in diesen Dingen sein eignes Urtheil zu haben.

Sanz abgesehen von solchen Erwägungen aber ift die Be-

<sup>1)</sup> Geschichte des Pietismus. Bb. I. S. 7.

hauptung, daß die Reformatoren in dem sogen. Anabaptismus eine Erneuerung der Möncherei gesehen haben, in dieser Allsgemeinheit durchaus unzutreffend. Es ist wahr, daß Zwingli und Bullinger sich in diesem Sinne ausgesprochen haben, aber andere Reformatoren, und zwar gerade die, welche, wie Capito, die Täuser am besten kannten, sind ganz anderer Ansicht gewesen<sup>1</sup>), und Luthers Aeußerungen über die sogenannten Anabaptisten bestätigen lediglich, daß er sowenig wie viele seiner wahren oder vorgeblichen Nachsolger eine klare Vorstellung von dem Wesen der Partei gehabt hat.

Im Jahr 1528, also eben in dem Jahr, wo die Thätigsteit der Männer, welche von der Mehrheit der Täuser als Führer betrachtet wurden, auf dem Höhepunkte stand, schrieb Luther eine kleine Schrift: "Von der Wiedertause an zween Pfarrherrn". Darin sagt er zunächst, daß "in seines Fürsten Landen noch nie ein Wiedertäuser vorhanden gewesen sei" und bestätigt damit zugleich, daß er Münzer und die Zwickauer nicht zu dersjenigen Partei zählt, welche im Jahr 1528 unter dem neuen Settennamen verfolgt ward.<sup>2</sup>) Dann heißt es in derselben Schrift weiter: "Ich weiß noch nicht recht, was sie für Ursache und Grund ihres Glaubens haben, so zeigt ihr mirs auch nicht an und begehret doch Rath, wie man sich solle in solchen Sachen halten. Darum kann ich nichts Gewisses dars

<sup>1)</sup> Selbst Bullinger, der am liebsten den Mänzer zum Bater und Begründer der "Sekte" machte, sagt gelegentlich (Ursprung n. s. w. 1560 Bl. 26a): Sömliche gar gründliche und schwäre irrthummen habend die ellenden lüt gemein mit den uralten wüsten Sectern, als mit den Novatianis, Catharis, mit dem Auxentio und Pelagio. — Aber merteils der unwissenden lüten sind weder alter noch nüwer dingen bericht. Benn der letzte Satz richtig ist, so haben diese Leute doch schwerslich die Freihämer der Novatianer n. s. w. aus Büchern gelernt. Boher haben sie sie denn, wenn nicht durch Tradition?

<sup>2)</sup> Näheres darüber f. Reller, Die Reformation n. f. w. 1885 S. 370.

auf antworten". Nachdem er dann in einigen allgemeinen Wendungen gesagt hat, daß die Wiedertäuser die Wahrheit nicht lehren könnten — "weil denn solche Teusser ihrer Sachen allersdinge ungewiß sind, darin sie auch als Lügner befunden werden, verleugnen dazu und lästern Gottes Ordnung aus ungewissem Lügenwahn" — heißt es am Schluß: "So viel wollet jetzt in der Kürze und Gile für gut nehmen, denn ich dieser Zeit Ansberes zu thun (habe), mich nicht in diese Sache geben kann, auch, wie gesagt ist, ich noch nicht ganz ihren Grund weiß".")

Daß diese Unkenntniß Luthers auch im J. 1530 noch dieselbe war, ergiebt fich aus seiner Borrede zu Menius' Schrift "ber Wiedertäufer Lehre und Geheimniß u. f. w." (Wittenberg 1530). Dort sagt er unter Anderem: "Siehe, wie fein sie von guten Werken lehren, sprechend, fie geben ihre guten Werke um einen Groschen; damit wollen fie unsere Affen sein und uns nachlehren, weil sie gehört haben, gute Werke machen nicht fromm, tilgen auch die Sünde nicht, versöhnen auch Gott nicht. Ueber solches thut hier der Teufel seinen Busatz und verachtet die guten Werke so gar". Hat man nicht umgekehrt den "Wiebertäufern" vielfach Wertheiligkeit vorgeworfen? Beides ift cbenso mahr wie Luthers an derselben Stelle befindliche Meußerung: "Wider den Glauben lehren sie ein weltlich Reich, wider die guten Werke lehren sie zeitlich Gut und Geld und halten fie geringer denn einen Groschen, wider das Rreuz lehren fie Schwert und Rache. Ach, das muffen mir ja zarte und feine Chriften sein. Darum ift der billig verdammt, der folche offenbarliche, greifliche Lügen und Läfterungen des Teufels glaubt". Wenn Luther an derselben Stelle die ganze Lehre der "Wiedertäufer", einfach als "faule, lahme Boten" bezeichnet,

<sup>1)</sup> Ich habe den Originalbruck in der Herzogl. Bibliothek zu Bolfenbüttel benutzt. Der Passus ist in der kleinen Schrift leicht zu constatiren.

so kann man sich dies Urtheil in der That nur daraus erklären, daß er nicht die Zeit gefunden hat, die Sache seiner Gegner zu prüfen. Wirklich sinde ich denn auch in der täuserischen Literatur, daß man Luther nicht sowohl wegen seines Eiserns gegen sie, als deswegen Vorwürse macht, daß er sie verdamme, ohne ihre wahren Bestrebungen zu kennen. 1)

Weit besser als Luther war Melanchthon unterrichtet. Wir haben oben gesehen, daß er im F. 1521 sehr nahe Beziehungen zu Nic. Storch, Marcus Stübner, Martin Cellarius und den andern "Zwickauer Propheten" unterhielt und, wie ein Augenzeuge berichtet, nicht von ihrer Seite wich;<sup>2</sup>) und es steht ferner sest, daß er zu Nürnberg mit den Brüdern in Berührung gestommen ist. Mag er nun hieraus oder aus anderen Quellen seine Kenntniß geschöpft haben — kurz, er hatte die ganz richtige Ansicht, daß der Anabaptismus aus "alten Sekten" erwachsen sei.<sup>3</sup>)

Mithin bieten weder die Antorität Luthers noch diejenige Melanchthons noch überhaupt die Urtheile von Zeitgenoffen, welche sich eine durch religiösen Parteihaß unbeeinflußte Meinung gebildet haben, einen Anhalt für die Behauptung, daß der sog. Anabaptismus römisch-katholisch gerichtet gewesen und aus dem Mönchthum erwachsen sei.

In Wahrheit ist denn auch diese Angabe, soweit es sich um das eigentliche Wesen der Partei und nicht um einzelne Aus-wüchse handelt, grundfalsch; vielmehr sind die altevangelischen Gemeinden ihrem Wesen nach altchristlich und die Brüder selbst haben es in allen Jahrhunderten laut und unverhohlen

<sup>1)</sup> Bgl. Wigand, De Anabaptismo 1582 S. 444.

<sup>2)</sup> S. oben S. 128 Anm. 1.

<sup>3)</sup> Melauchthon fagt: "Anabaptismus est delirium confusum ex multarum veterum sectarum furoribus, ex Manichaeis, ex Enthusiastis, ex Judaeorum recentium fabulis (Loci com.)

10:

ausgesprochen, daß sie diejenige Gemeinschaft als die rechte Kirche betrachteten, welche nach dem Branch und den Lehren der apostoslischen Kirche organisirt und mit dieser Kirche in regelmäßiger Verbindung durch die Handauflegung geblieben sei. 1)

Sobald man diese Thatsache erkannt hat, losen sich alle die Schwierigkeiten, die sich bisher ergaben, und es hellt sich bas Dunkel, bas über biefen Gemeinden lag, mit einem Schlage auf. Wenn es wahr ift, daß dieselben, ebenso wie die katholische Airche, aus der Burgel altchriftlichen Lebens und Glaubens erwachsen sind, so liegt es in der Ratur der Sache, bag alle Ginrichtungen und Unschauungen, welche aus der gemeinsamen Wurzel in die beiden Zweige übergegangen sind, verwandte Seiten barbieten. Sofern die Behauptung, daß die Glaubenslehre der Brüderschaft im Grunde katholisch sei, die Thatsache kennzeichnen foll, daß dieselbe unsektirerisch ift, kann man fie gelten laffen. Wenn aber damit gefagt werden foll, daß die Dogmatik der Brüder im Grunde romisch fatholisch gewesen sei, so widerlegt fich das von felbst durch den Jahrhunderte langen Rampf zwischen diesen Gemeinschaften, der doch mahrlich tiefe innere Gründe gehabt haben muß.

Es ist wahr und soll nicht geleugnet werden, daß diese Gesmeinden manches mit dem katholischen Glauben gemein haben. Wir haben gesehen, daß das gleiche ja auch bei der lutherischen und der zwinglischen Kirche der Fall ist?). Aber es besteht dennoch ein überaus wichtiger Unterschied zwischen dem Katholischen, was jene und was diese übernommen haben: wähsend diesenigen Elemente, welche die Resormatoren aus der

<sup>1)</sup> Bei bem Gespräch zu Zofingen zwischen ben Berner Predigern und ben Tänsern im J. 1582 erklären die Letzteren, nachdem sie ihre Berfassung und Grundsätze vorgelegt haben: "Darum haben wir die rechte Kirche nach bem Branch ber ersten Kirche zu ber Apostel Zeiten".

<sup>2)</sup> S. oben S. 143 ff.

fatholischen Kirche übernahmen, zum erheblichsten Theil im Mit= telalter erwachsen sind und den Beschlüffen der spätern Con= cilien oder der Scholastik entstammen, sind die katholischen Ge= danken, die uns in den altevangelischen Gemeinden begegnen, altchristlicher Herkunft und Abstammung.

Anstatt einzuräumen, daß die Gemeinden aus dem spezifisch römischen Katholizismus, wie er seit dem 4. Jahrhundert erwuchs, etwas entnommen haben, meine ich vielmehr, daß diesels ben von jeher durch ihr Bestehen ein lauter Protest gegen jede romanisirende Kirchens und Sakraments-Lehre innerhalb der lutherischen Kirche gewesen sind, derselben Kirche, für welche die Gestahr romanisirender Neigungen stets viel näher gelegen hat, als für die altevangelischen Gemeinden.

## Zehntes Capitel.

## Die Entstehung des sogenannten Anabaptismus.

Die alte Treitheilung des Gemeindelebens. — Die "Liebhaber der Wahrheit", die "Brüber" und die "Gottesfreunde". — Die "apostolischen Täufer", die "gemeinen Täufer" und die "freien Täufer". — Schilderungen der eigentlichen "Biedertäufer" bei Bullinger und Franck. — Die apostolische Regel und das Geset Christi. — Die evangelischen Gebote und die evangelischen Rathschläge. — Die Brüder in Mähren. — Der sog. Anabaptismus und der Bauernkrieg.

Es ist bekannt, daß man innerhalb der religiösen Bewegung, die in ihrem Berlauf zur Begründung der protestantischen Staatse firchen führte, mehrere Zweige unterscheiden muß, welche bei aller Uebereinstimmung in den Grundgedanken doch je nach den Lehren Luthers, Zwinglis und Calvins mancherlei wichtige Bereschiedenheiten an sich tragen.

Während aber Jedermann den Geschichtschreiber, welcher diese Unterschiede ignoriren oder etwa die Kennzeichen einer einzelnen dieser Richtungen auf die gesammte evangelische Kirche übertragen wollte, als einen untritischen Autor bezeichnen würde, nimmt fast Niemand Anstoß daran, wenn Männer wie Nicolaus Storch, Thomas Münzer, Jörg Blaurock, Joh. Denck, Joh. Mathys und Menno Simons in einen Tiegel gebracht und als Bertheidiger derselben Ideen unter einander geworfen werden; ja, in den meisten Geschichtswerken kann man diese völlig unstritische Methode in der Behandlung dieser Bewegung sinden.

Um die Richtigkeit derselben zu beweisen, pflegt darauf hinsgebeutet zu werden, daß ja der gemeinsame Name und die ge-

meinsame Forderung der Spättause die Gleichheit hinreichend darthue; dabei übersieht man aber, daß es nie eine Partei gesgeben hat, die sich Wiedertäuser oder Täuser nannte, und daß der Grundsatz, wonach alle die, welche über die Tause die gleiche Lehre haben, als eine Gemeinschaft zu betrachten sind, zu der Consequenz sühren müßte, daß auch die Kindertäuser als solche zu gelten hätten, und daß die Christenheit damit in sehr einsacher, aber doch gänzlich widersinniger Weise in die großen Gemeinschaften der Wiedertäuser und der Kindertäuser ause einandersiele.

Andere pflegen wohl anzudeuten, daß bei einer Partei, die, wie sie meinen, nur beschränkte oder fanatische Köpfe unter ihren Mitgliedern gezählt habe, die Mühe kaum lohne, den Punkten nachzugehen, in welchen sie übereinstimmten und in welchen sie sich unterscheiden. "Schwärmer" waren sie ja jedenfalls und eine dauernde Bedeutung haben sie angeblich nicht gewonnen. Ich weiß, daß es eine Zeit gab, wo diese Auffassung bei Biesten als Jubegriff des geschichtlichen Verständnisses des Anasbaptismus galt. Wer sie heute noch vorträgt, mit dem will ich weiter nicht streiten.

Die altevangelischen Gemeinden, deren Grundgedanken wir oben im Einzelnen erörtert haben<sup>1</sup>), bilden neben der römischen Priesterkirche und der protestantischen Staatskirche eine selbstänsdige Grundgestalt des christlichen Lebens, — eine Grundgestalt, die sich durch alle Jahrhunderte der Christenheit erhalten hat und die ihr Borbild und ihre reinste Ausprägung in den Christen-Gemeinden der apostolischen Zeiten besitzt.

Bei all den mannigfachen Abwandlungen, welche diese Form

<sup>1)</sup> S. oben S. 81 ff.

bes Christenthums im Laufe der Jahrhunderte erlebt hat, ist ihr doch in fast allen Entwicklungsstadien jene Unterscheidung eigensthümlich geblieben, welche schon die ältesten Ehristen zwischen den Katechumenen, d. h. den lernenden oder ansangenden Christen und den Brüdern oder den eigentlichen Gemeindegliedern, sowie drittens den durch besondere Regeln und Lebensordnungen von jenen getrennten Sendboten der christlichen Lehre, den Aposteln oder den "guten Leuten" machten. 1)

In der Zahl der Katechumenen befanden sich keineswegs bloß die Kinder, sondern alle die, welche aus irgend einem Grunde die Tause noch nicht empfangen hatten. Sie galten zwar auch als Christen und waren, wenn es Kinder von Christen waren, sicherlich schon mit der Namengebung in irgend einer Form der Gemeinde angegliedert, aber sie dursten bei dem Gotetsdienste nur an dem Predigts Cultus, nicht an dem Sacraments Cultus theilnehmen. In die Zahl der eigentlichen Gemeinde Glieder traten sie erst mit dem Empfang der Tause ein; da diese ihnen aber nicht bloß Rechte gab, sondern schwere sittsliche Pflichten auserlegte, so wurde der Empfang derselben von Manchen dis in die Jahre der vollen Keise oder gar des Alters hinausgeschoben.

Diese Dreitheilung des Gemeindelebens tritt uns durch alle Jahrhunderte entgegen; auf ihr beruht die Theilung in die Anfangenden, die Fortschreitenden und die Vollkommenes ren, welche in dem Waldenser-Ratechismus des 15. Jahrhunderts uns begegnet<sup>2</sup>), auf ihr die Unterscheidung zwischen den drei Lichstern, dem Lumen sensuale, rationale und intellectuale, auf ihr die Eintheilung in die drei Stusen oder Grade, welche in

<sup>1)</sup> Es ist sehr merkwürdig, daß schon in der ältesten christlichen Literatur der Name "die Guten" (οἱ ἀγαβοί) für die Apostel gebraucht wird. S. Weingarten in Sybels Hist. Zeitschrift Bd. 45 (1881) S. 458.

<sup>· 2)</sup> S. oben S. 213.

ber "deutschen Theologie", bei Staupitz und bei Denck eine so große Rolle spielen.

In der Literatur, welche innerhalb der altevangelischen Gemeinden erwachsen ist, ist oft und viel von den Liebhabern der Wahrheit, den Brüdern und den Gottesfreunden die Mede. Nicht Allen waren die Unterschiede, die in diesen Bezeichnungen lagen, klar, aber die Einverstandenen wußten, daß die Liebhaber die anfangenden, die Brüder die forschreitenden und die Freunde die vollkommenen oder die "guten Leute" waren.

Wir haben oben bereits darauf hingewiesen, daß ein Rennzeichen dieser Literatur in der Unterscheidung der dreierlei Gesetze liegt1). Bon diesen Gesetzen galten bas Gesetz der Natur und das Gefets Mofe, d. h. die gehn Gebote, für alle Chriften; aber für feine Gemeinde hatte Chriftus außerdem besondere Befehle gegeben. "Ein neues Gebot gebe ich euch, daß ihr euch unter einander liebet, wie ich euch geliebt habe" (Joh. 13, 34) fagt Chriftus allen feinen Jungern. Ferner schreibt Baulus an die Brüder: "Liebe Brüder. — Giner trage des Andern Laft, so werdet ihr das Gesets Chrifti erfüllen" (Gal. 6, 1 f.). Das Geset Christi, welches die Brüder erfüllen sollen, ift, wie wir oben saben, das Gefet, welches in der Bergpredigt enthalten ift, und an deffen Erfüllung die Seligpreisungen geknüpft sind, welche sich eben dort finden. Endlich hat Chriftus den Sendboten seiner Lehre an vielen Stellen besondere Unweisungen mitgetheilt; fie bilben bie evangelischen Gebote oder die apostolische Regel, d. h. die Beftimmungen, welche von Allen, die freiwillig die Burde des Botenamtes auf sich nehmen, als verbindliche Norm zu beachten sind,

<sup>2)</sup> S. oben S. 215.

und fie enthalten zugleich die Verheißungen, welche Chriftus auch an diefe Gebote gebunden hat.

Während des 13. 14. und 15. Jahrhunderts, und sicherlich auch schon früher, waren diese drei Stusen innerhalb der Gemeinden in lebendiger llebung gewesen, und überall in den Quellen, die unter den Brüdern selbst erwachsen sind, werden engere und weitere Kreise der Gemeinschaft unterschieden, die in Deutschland, wie eben bemerkt, vorwiegend als Liebhaber, Brüder und Gottesfreunde unterschieden zu werden pslegen. Die letzteren bildeten in den bessern Zeiten als Gesammtheit eine geschlossene Gemeinschaft, die durch die apostolische Regel eng unter sich verbunden war.

In der Geschichte Wicliss ist diese Bruderschaft der armen Wanderprediger ja bekannt genug geworden und man weiß, daß dieselbe das englische Kirchenthum des 14. und 15. Jahrhunsderts tief beeinflußt hat. "Kein Gesübde, keine förmliche Weihe — so beschreibt R. Buddensieg diese Prediger (poor priests) — band die Glieder. Ein Ersat der alten durch einen neuen Orsden wurde nicht angestrebt. Ein neuer Geist belebte, neue Forsmen umschlossen das Ganze. Urm ohne zu betteln, von einem Willen geleitet und ihm gehorsam, im beständigem Verkehr mit dem Volke und ausgerüstet mit Geist und Glauben, wurden die "armen Priester" bald die mächtigsten Vorkämpfer der neuen Lehre. — So erhebt sich vor unserm inneren Auge das Bild dieser freimüthigen, kühnen und geistgesalbten Volksprediger des 14. Jahrhunderts: barfuß, gekleidet in einen langen, grosben Tuchmantel von dunkelrother Farbe<sup>2</sup>), der das Zeis

2) Die Angabe, daß es dunkelrothe Farbe gewesen sei, beruht sicher auf einem Migverständniß; es muß dunkelgraue Farbe gewesen sein.

<sup>1)</sup> In dem Sendschreiben vom J. 1218 (Preger, Abhh. d. III. Kl. d. K. Bair. Afademie der Wiss. 1877 S. 234 ff.) werden die socii, die fratres und die amici unterschieden. Sonst findet man auch die Unterscheidung awischen auch die Unterscheidung awischen auch die ratres und perfecti.

chen harter Arbeit-und der Armuth war, einen langen Stab in der Hand, der ihren Hirtenberuf andeutete 1), wandern sie in der weiten Diöcese von Leicester (und London) von Stadt zu Stadt, von Dorf zu Dorf. — Der ganze Haß der Prälaten und reichen Pfarrherrn, der Rektoren und Aebte wendet sich gegen sie. Ihr rauhes Gewand und ihre rauhere Art begegnet in den Städten manchem Lächeln und Spottwort — aber das Bolk liebt sie, und fortwährend ist ihre Gunst im Steigen bezwiffen. Und die Männer waren es werth, daß man sie liebte. Wir dürsen nicht zweiseln, daß Chaucer einen dieser Wandersprediger (oder Wiclif selbst) vor Augen hatte, als er seinen bezrühmten Canterbury-Crzählungen das Bild des guten Landgeistzlichen einsügte, in denen sich eine Reihe von Zügen der armen Priester Wicliss zusammensinden").

. Was hier von den englischen Wanderpredigern gesagt ist, das gilt auch von den "Gottessreunden", die um dieselbe Zeit in den übrigen christlichen Ländern wirkten. Während indessen mm das Jahr 1370 die Einrichtungen der Gemeinden und ihre oben erwähnte Gliederung noch sebenskräftig bestanden, ging in einzelnen Ländern nach der großen Katastrophe, die gegen Ende des 14. Jahrh. eingetreten war, den Gemeinden das klare Beswußtsein von dem Wesen und dem Ursprung ihrer Verfassung

<sup>1)</sup> Daß die Wanderprediger noch im 15. Jahrh, in Deutschlaub den gleichen Stab trugen s. bei Keller, Die Resormation S. 265. — Der im 16. Jahrh, vorkommende Name "Stäbler" deutet darauf hin, daß die Sitte auch damals noch vorhanden war.

<sup>2)</sup> Rub. Buddensieg, Johann Wiclif und seine Zeit. Gotha 1885 S. 169 ff. — Wenn in der Zeitschrift für Kirchengeschichte Bd. IX (1888) S. 540 und 541 noch heute die Behauptung wiederholt wird, daß Wiclif "dieses Institut der armen Wanderprediger in das Leben gerusen habe", so sieht man darans lediglich, daß manche Gelehrte in Bezug auf die Geschichte der "Sekten" noch immer auf dem früheren wissenschaftlichen Niveau stehen geblieben sind. Daß das Justitut uralt ist und von Wiclif nur benutzt, nicht aber begründet worden ist, sollte doch jett Niemand mehr bezweiseln.

und Ordnung vielfach verloren, und die drei Gruppen, welche ehedem nur engere Verbände und concentrische Kreise innerhalb der Gesammt-Gemeinschaft gewesen waren, büßten das Gefühl der Zusammengehörigkeit ein und löften sich mehr und mehr in selbständige und von einander unabhängige Bilsdungen auf.

Während uns im süblichen Frankreich noch gegen Ende des 15. Jahrhunderts in den Aussagen der sogenannten Waldenser die Unterscheidung zwischen den "Armen" und den "Brüdern" klar entsgegentritt"), hören wir aus den schweizerischen und deutschen Gemeinden wenig oder nichts davon. Es scheint vielmehr, als ob hier innerhalb der "Ketzerschulen" sich vorwiegend die Reste des alten Bereins der Wanderprediger zusammengefunden hätten, denen aber das Bewußtsein, daß sie lediglich einen Theil des Organismus darstellten, deßhalb mehr und mehr schwand, weil von der Ausübung des Wanderprediger=Amts kaum noch die Rede sein konnte.

Da man außerdem in diesen "Schulen" in Folge des äußeren Druckes die Uebung des Sacraments-Cultus hatte ruhen lassen müssen, so war auch der Unterschied zwischen Getausten und Nichtgetausten den Meisten nicht mehr flar, und die Begriffe der drei Stusen hatten sich in Folge dessen zu immer farbloseren Gebilden gestaltet und waren vieler Orten in den "Schulen" überhaupt verschwunden.

Während aber diese Entwicklungen sich vollzogen und die Ketzerschulen durch die Ungunst der Zeiten immer mehr von den alten Zielen abgedrängt wurden, hatten die altchristlichen und altevangelischen Ideen in einzelnen Brüderschaften deutscher Werkleute neue Träger gefunden.

Gleichzeitig mit den gebeimgehaltenen Kenntnissen der Zunft

<sup>1)</sup> Reller, Die Reformation u. f. w. S. 299.

pflanzten sich hier unter den Einverstandenen viele alte Relisgionsgebräuche fort, und die Unterscheidung zwischen Lehrlingen, Gesellen und Meistern erleichterte gerade hier die Beibehalstung der alten organisatorischen Dreitheilung, d. h. der ansansgenden, fortschreitenden und vollkommeneren Menschen, nur daß die "Meister" keinen rechten Ersatz für die Gottesfreunde bieten konnten, da deren vornehmste Pflicht, nämlich Botschaft zu wersben und als Prediger zu dienen, sich nicht immer mit der Meissterschaft einer Gilbe vereinigen ließ.

Obwohl in diesen Brüderschaften, unter welchen die Einsverstandenen sich sicherlich dessen bewußt waren, daß sie zugleich eine religiöse Gemeinde bildeten, die llebung des Sacramentsscultus ebenso wie in den Regerschulen ruhte, so hatten sich die lleberlieferungen unter jenen vielsach reiner erhalten als unter diesen. Zedenfalls waren sie lebhaft bemüht, unter der Form der Liebhaber des Handwerks weitere Arcise in eine organissatorische Berbindung mit ihrer Bruderschaft zu setzen. So kam es, daß die "Liebhaber" in gewisser Weise den älteren Katechusmenen, die Bruderschaften der Werkleute den Brüdern und die Regerschulen den Gottessfreunden entsprachen, nur daß der organisatorische Zusammenhang und das Bewußtsein der Zussammengehörigkeit versoren gegangen war.

Wenn man die Schriften des schzehnten Jahrhunderts, die zur Bekämpfung des sogenannten Anabaptismus geschrieben sind, durchliest, so sindet man, daß die Polemiker vornehmlich drei "Sekten" unterscheiden, nämlich die Sekte der apostolischen Täufer, welche im engeren Sinne Wiedertäufer genannt wers den, ferner die gemeinen Täufer und endlich die freien Täufer. Prüft man nun die Merkmale, welche diesen "Sekten" beigelegt werden, so ist es ganz überraschend, welche nahe Berswandtschaft die apostolischen Täufer mit dem ehemaligen Verein

ber Banberprediger, die gemeinen Täufer mit dem ehemaligen Stamm der Gemeinden, den Brüdern, und die freien Täufer mit ben "Liebhabern der Bahrheit" verbindet.

Es ist natürlich nothwendig, daß wir diese Behauptungen mit urfundlichen Beweisen belegen; wenn diese aber beigebracht werden — und ich werde sie beibringen —, so ist es klar, daß die ganze Entwicklung der Partei von hier aus unter neuen Gessichtspunkten sich darstellt. Ich beginne mit der Schilderung der apostolischen Täuser, wie sie sich bei Bullinger findet.

"Etliche waren, fagt Bullinger 1), neue Barfüßer, bas ift ben Franziscaner Mönden gleich, welche es für Sünde hielten, mit Geld umzugeben oder Eigenthum zu haben". "Sie nannten sich Apostolische, von (ben) Aposteln und der apostolischen Kirche ber, ber sie sich gleich machen wollten. Gie faben auf den blogen Buchftaben der Schrift; barum zogen fie in den Landen herum ohne Stab, Schuhe, Taichen und Geld2), rühmten boch ihren himmlischen Beruf zum Predigtamt. Und dieweil ber herr gesagt hat: Was euch in das Dhr geraunt ift, das verfündet von den Dächern, stiegen sie auf die Dächer und predigten von den Dächern berab. Sie wuschen auch einander die Buße, fagten, mit den Rindern muffe man zu Rindern werden und stellten sich beghalb findlich, bas ift närrisch genug. Item, bieweil der Herr jagt, welcher nicht verlaffe Saus und Beim und mas er habe, der fonne nicht sein Junger sein, so verließen sie Weib und Rind, Haus und Gewerbe, strichen im Land herum, lagen auf den Brüdern und fragen fie aus, welche fie bann auch selbst als beschwerliche Drohnen3) verbannten. Go

<sup>1)</sup> Der Wiedertäufer Ursprung u. f. w. fol. 19.

<sup>2)</sup> Es mußte heißen: "mit Stab, ohne Schuhe, Talchen" u. f. w. Daß fie einen Stab trugen beweist der Name "Stäbler" und sonstige Nachrichten.

<sup>3)</sup> Bullinger gebraucht das Wort bygenthrän, d. h. Drohnen, von byge = Bienen und thrän = Drohne.

trieben sie ernstlich die Lehre, daß Niemand Sigenthum haben möge und alle Habe und alles Gut solle gemein sein, denn Niemand könne zugleich ein Christ und reich sein". — "Sie machen gleich wie ein neuer Mönchsorden Regeln von Kleidern, aus welchem Stoff, welcher Form und Gestalt und wie lang, weit und groß sie sein sollen. Zugleich verwersen sie alle kösteliche Kleidung und Zierde, nennen alle diesenigen Heiden, die sich dieser weltlichen Dinge bedienen. Sie geben auch Regeln vom Essen, Trinken, Schlasen und Ruhen, Stehen und Gehen. Wo sie Jemanden lachen sehen oder fröhlich sein, so schreien sie aus dem Evangelium: "Weh euch, die ihr jetzt lachet, denn ihr werdet bald weinen und heulen". — Also schenen sie alle Feste, Zusammenkünste, Freudenmahle, Gesang und Saitenspiel. Dazu verwersen sie Vündnisse und daß man Gewehr oder Wassen an etlichen Orten trägt".")

Mit dieser Schilderung stimmen die Angaben, die Sebastian Franck in seiner Chronik über die "Wiedertäuser" macht — auch er kennt den Unterschied zwischen Täusern und Wiedertäusern — in vielen Punkten überein, in andern geben sie Ergänzungen, die zur Vervollständigung des Bildes werthvoll sind.

"Etliche"), sagt er, halten ihre Wiedertause oder Tause so nöthig, daß sie ohne dieselbe Niemand selig zählen, grüßen, die Hand bieten oder für einen Bruder erkennen. — Etliche halten die Kindertause für einen Greuel und ließen sich eher zerreißen, ehe sie ihr Kind ließen tausen. — Etliche hielten sich selbst für die Heiligen und Reinen, die haben alle Dinge ges

<sup>1)</sup> Bullinger a. D. fol. 22.

<sup>2)</sup> Franck stellt in seiner Schilberung in je einem Absat die Merkmale der "Wiedertäuser" und der "Täuser" einander gegenüber. Wir haben lediglich die Schilberung der ersteren hierhergesetzt, so daß das Wort "Etliche" sich hier jedesmal auf dieselbe "Sekte" bezieht. Auf die Beschreibung der "Täuser" durch Franck werden wir unten zurückkommen.

mein; feiner fagt, daß etwas sein sei und ift alles Gigenthum bei ihnen Sünde. An etlichen Orten wie in Austerlitz und in Mähren haben fie Oeconomicos (Schaffner) und alle einen Säckel, da man einem Jeden soll geben, was ihm noth ist. Diese thun die andern Brüder in den Bann, als die nicht auf bem rechten Weg find und ift des Bannens in ihren Gemeinden viel — und ist schier eine solche Freiheit (d. h. Mangel an Freiheit) bei ihnen, zu glauben, wie im Papstthum. — Etliche machen Regeln, wie das Rleid sein soll, wie ein Jeder geben soll, wie viel Falten der Schurz, und haben wie die Mönche Regeln im Effen, Trinken, Schweigen, Reden, Rleiben. Etliche wollen das apostolische Leben und die Beise der ersten Kirche fich gar anmagen und halten alle Dinge nach dem Buchstaben ber Schrift, waschen einander die Füße, ziehen umber von einem Ort zum andern 1), predigen, sagen von großem Beruf und Sendung".

Zieht man die handgreiflichen Uebertreibungen, welche diesen Schilderungen beigemengt sind, ab, so enthalten die Ansgaben doch viele durchaus zutreffende Eigenthümlichkeiten — Eigenthümlichkeiten, welche gerade bei denjenigen Männern uns entgegentreten, für welche zuerst der Name "Wiedertäuser" in Anwendung gekommen ist und die denselben späterhin in erster Linie behalten haben.

Es ist wahr, daß manche Anhänger der Spättaufe der Ueberzeugung waren, der Besitz von Eigenthum, das Nehmen von Zinsen sowie jede kaufmännische Thätigkeit seien verboten

<sup>1)</sup> An anderer Stelle (Chronik, Ausg. v. 1531 fol. 540) spricht Seb. Franck von den apostolischen Täusern, die Haus und Hos verlassen, daß sie "umbher garten, wie gehstliche Landsknechte". "Wider diese Thorheit sind auch
viele aus ihnen, die dies als unrecht tadeln und nicht gestatten wollen". Diese Stelle beweist, daß die Auslegung des Wortes Garten-Brüder — Wanbernde Brüder (s. oben S. 225 Anm. 3) richtig ist.

und sündhaft. Besonders waren bereits Conrad Grebel, Jörg Blaurock, und viele andere Schweizer Brüder dieser Ansicht. Sie waren, wie urkundlich bezeugt ist, der Meinung, daß "alle Dinge sollten gemein sein und zusammengeschüttet werden".<sup>1</sup>) Daß es in Zürich nicht zur Durchsührung ihrer Forderungen kam, lag an dem Widerspruch, der sich innerhalb wie außerhalb der Brüderschaft erhob.

Es ist ferner richtig, daß die Brüder anfingen, Regeln in Bezug auf die Aleidung zu geben. In St. Gallen begann die ganze Semeinde um 1525 den Gebrauch von grobem grauen Tuch und grauen breiten Hüten einzusühren, und man war nicht übel geneigt, daraus eine allgemeine Vorschrift für die ganze Brüderschaft zu machen. Auch ist es wahr, daß Manche unter ihnen wider viele Formen des geselligen Lebens, ja selbst gegen harmlose Freuden, ein Mißtrauen an den Tag legten und in ihrer ganzen äußeren Haltung auf Fernstehende den Eindruck von "Mönchen ohne Kappen" machten.

Die Männer, welche diesen Grundsätzen anhingen, fingen alsbald an, das eigentliche Wesen des Christenthums in der Beobachtung solcher äußeren Lebensordnungen zu suchen. Dasmit ward die Idee, daß das Heil der Seele nicht durch Werke oder Ordnungen, sondern durch den Glauben und die Gnade Christi erworben wird, welche durch Staupitz und Luther nach langer Verdunkelung wieder auf den Leuchter gestellt worden war, von Neuem in den Hintergrund gedrängt.

Nachdem somit die Grundgedanken evangelischen Christensthums in das Schwanken gerathen waren, ergaben sich bald weitere bedenkliche Abweichungen von den alten evangelischen Ucherlieferungen. Eben dieselben Schweizer Brüder, welche in

<sup>1)</sup> Die Beweise bei Egli, Die Züricher Wiedertäufer 1878 S. 24; vgl. S. 15 und 27.

ber Zeit, wo sie als "heimliche Gemeinden" und "Spirituöser" existirten, den Sacraments-Eultus ganz hatten ruhen lassen, singen nach der Einführung der Spättause an, denjenigen die Seligkeit abzusprechen, welche diese Geremonie nicht übten und ebenso wie sie Zinsen, Zehnten und Kausmannschaft für sündhaft erklärten, auch die Kindertause als eine schwere Sünde darzustellen.

Gemäß der allgemeinen Erfahrung, daß eine Frömmigkeit, welche das Heil und die Seligkeit an die Erfüllung kirchlicher Ceremonien knüpft, die Menschen zur Ausschließlichkeit und Unduldsamkeit erzieht wider die, welche die gleichen Formen nicht üben, machte sich bald unter ihnen ein sektenhafter Zug geltend und Einzelne begannen, sich allein als die Vollkommenen und Reinen zu betrachten.

Wie ist es gefommen, daß diese Brüder auf solche Wege geriethen? Und wie haben diese Ideen Anhänger finden können?

Als um das Jahr 1520 der Auf nach Reinigung des Glaubens erscholl, und die Kunde von der großen religiösen Beswegung in die Schweizer Berge drang, da strömten die eifrigsten Anhänger und Mitglieder der Ketzerschulen aus den Gesbirgen nach dem Ort, welcher zuerst die Fahne der religiösen Freiheit entfaltet hatte, nach Zürich.

Sie kamen dorthin mit der ausdrücklichen Absicht, für ihre Lehre, d. h. für die alte, aber vielsach verstümmelte Tradistion, Zeugniß abzulegen und die Menschen von- der Wahrheit dessen, wovon sie erfüllt waren, zu überzeugen. Die tumultuasrische Weise, in welcher die Dinge in Zürich vor sich gingen, und eine Neihe sonstiger Umstände begünstigten ihr Unternehmen. Boll Muth und Begeisterung, wie sie waren, legten sie durch ihr Leben Zeugniß ab für ihre Lehre, und Viele, die nach der Wahrheit suchten und fragten, glaubten zu sehen, daß diese Männer das Wort Gottes ernster auffaßten, als es bisher geslehrt worden war.

Man darf bei der Benrtheilung dieser Vorgänge nicht vergessen, daß diesen Gemeinden eine schriftliche Ueberlieferung sehlte. Nur von Mund zu Mund hatten sich die Lehren der Vorsahren unter dem Druck der Zeiten fortpflanzen können, und so war der alte Glaube in manchen Köpfen zu einer sagenumsponnenen Tradition geworden. Nichts aber von allem Ueberstieferten war sester haften geblieben als die Vorschriften und Regeln des alten Collegiums der Gottesfreunde und der "guten Lente" oder die "evangelischen Gebote".

Der Inhalt diefer evangelischen Gebote mar jenen Männern das heiligste und wichtigste Geset, und lag der Gedanke nicht nah, daß jett, wo der Ruf nach der Erneuerung der evangelischen Wahrheit alle Gemüther bewegte, die Zeit gekommen fei, um mit der Ausführung der evangelischen Gebote endlich Ernst zu machen? Was Forg Blaurock, Conrad Grebel, Felix Mang und Andere als Lehre des Evangeliums vortrugen, war in der That in vielen wichtigen Punkten lediglich eine Verallgemeinerung ber "apostolischen Regeln", wie sie einst im Berein der Gottesfreunde oder der "evangelischen Männer"1) gegolten hatten. Was einst die besondere Regel dieses Vereins gewesen war, das follte jest zur Vorschrift für alle Chriften gemacht werden - eine Forderung, welche unfägliche Rampfe und Berwirrungen aller Art im Gefolge gehabt hat. Wenn auch einft in ben "Bruderhäusern" neben den eigentlichen Prediger= brüdern bisweilen einfache Laien (und zwar sowohl Brüder als Schwestern) in freiwilliger Bermögensgemeinschaft gelebt hatten. fo war die Forderung, daß alle Bruder fich den "evangelischen Geboten" unterwerfen und in folchen Bruderhäufern leben mußten, doch eine grundstürzende und unerhörte Reuerung und eine gängliche Abweichung von der Ueberlieferung.

<sup>1)</sup> Ueber diese Bezeichnung als Name der Wanderprediger fiehe oben S. 104 Anm. 1.

Wenn man die oben erwähnten Schilderungen Bullingers und Francks genauer betrachtet, so wird Jeder, der die älteren Einrichtungen des Apostolats kennt, über die Treue erstaunt sein, mit welcher dieselben von den "apostolischen Täufern" im 16. Jahrhundert erneuert worden sind.

Man weiß, daß bei den älteren Predigerbrüdern eine bestimmte Tracht nach Stoff, Schnitt und Farbe vorgeschrieben war. Noch im 15. Jahrhundert trugen sie nach Friedrich Reisers Zeugniß dunkelgraue Rleider<sup>1</sup>), mithin dieselben Geswänder, wie sie uns in St. Gallen um 1525 begegnen und wie sie die Quäker noch heute tragen.

Die apostolische Regel, wie sie sich bei Matthäus, Lucas und Marcus sindet, enthält von diesen grauen Gewändern und grauen Hüten nichts. Über wohl schreibt sie vor, daß die Apostel ihre selbstvergessene Demuth auch in ihrem äußeren Aufstreten zu erkennen geben und bedürfnißlos in ihrem Leben zu sein sich gewöhnen sollten.

Es war lediglich eine Ausführung dieses Gedankens, nicht eine buchstäblich auszulegende Verpflichtung, wenn es dort weister heißt: "Ihr sollt nichts auf den Weg mitnehmen, weder Stock noch Reisetasche, noch Brod, noch Geld, noch einen zweiten Anzug" (Luc. 9, 3), und wenn (Marc. 6, 9) die Tracht von Sansdalen und die Vermeidung von Schuhen vorgeschrieben wird.<sup>2</sup>) Diese Aeußerlichkeiten, die lediglich den Sinn hatten, durch besscheidene Haltung die Demuth zu kennzeichnen und durch Gleichs

<sup>1)</sup> A. Jung, in der Zeitschrift Timotheus 2. Bd. Jahrgang 1822 S. 254. Näheres bei Keller, Die Reformation (Register s. v. Apostel).

<sup>2)</sup> Daß die älteren "Gottesfreunde" dort, wo sie nicht zu fürchten brauchten, durch ihre Tracht sich zu verrathen (in welchem Fall natürlich Ausnahmen gestattet waren) Holzsandalen (sabatos, sabots) trugen, haben wir oben bereits bemerkt. Schon Waldus und seine Genossen sollen sich bieser Tracht bedient haben.

heit der äußeren Zeichen das Gefühl der Gemeinsamkeit zu ershöhen, waren in ihren Einzelnheiten natürlich den Sitten des Morgenlandes angepaßt, und es lag auf der Hand, daß das Abendland für die wörtliche Beobachtung der Regel minder geseignet war. Gleichwohl hatten die älteren Wanderprediger wesnigstens an den Sandalen festgehalten und es ist bezeichnend, daß die "apostolischen Täuser" im 16. Jahrh. auch von dieser Sitte nicht lassen wollten.

Für die Apostel und Sendboten war ferner die persönliche Besitzlosigkeit Pflicht, gemäß der Anweisung: "Billst du vollstommen sein, so gehe hin, verkause, was du hast, und gieb es den Armen und komm und solge mir nach" (Matth. 19, 21; vgl. Matth. 4, 19 f. und öster). Daher sinden wir im 14. und 15. Jahrhundert, daß diejenigen, welche in das Collegium der Gottessreunde eintreten wollten, zuvor ihre Habe an die Armen geben mußten und daß sie, sobald sie im Dienst als wandernde Prediger thätig waren, kein Geld, sondern nur Gastgeschenke ansnehmen dursten.

Dagegen hatten die Collegien, oder je nach Umständen das Collegium, der Gottesfreunde als Corporation wohl das Recht, dasjenige zu besitzen oder zu erwerben, was für den Unterhalt der Brüder, falls sie nicht predigend umherzogen, nothwendig war, und wie unter den zwölf Aposteln einst Vermögensgemeinschaft geherrscht und einer den "Beutel geführt" hatte (Joh. 13, 29), so sollten auch jetzt diese "Nachfolger der Apostel" wie die Glieder einer Familie unter sich leben. Daher erwählsten sie unter sich Diener der Nothdurft oder "Schaffner", welche Jedem das Nothwendige zuzutheilen hatten; daher weisgerten die Brüder sich, mit Geld umzugehen oder gar Zinsen zu nehmen oder zu geben und überhaupt etwas Anderes als ein Handwerf zu treiben; daher richteten sie gemeinsame Hauswirthschaften und Bruderhäuser ein, denen unter Umständen Schwes

sternhäuser zur Seite treten konnten. Diese Häuser nannten die Außenstehenden ehedem Beghardenhäuser oder Beghinen= häuser; hier führten die Brüder ein gemeinsames Leben, falls sie nicht umherzogen, um als wandernde Prediger "Botschaft zu werben an die Fremden". Als die "Beghardenhäuser" gezwungen wurden, firchlichen Charakter anzunehmen, waren die "Gottesfreunde" genöthigt, in verborgenen Winkeln und abgezlegenen Bergthälern ihr gemeinsames Leben und ihre "Capitel" fortzusehen.<sup>1</sup>)

Eben diese Gütergemeinschaft, die "Schaffner" und die "Brusberhäuser" begegnen uns dann im 16. und 17. Jahrh. wieder, nur daß hier von Einzelnen der Versuch gemacht ward, diese Einrichtungen auf die ganze Gemeinschaft zu übertrasgen und in gänzlicher Verkennung der "apostolischen Regel" die ganze Welt in eine Art von Beghardenhäuser zu verwandeln.<sup>2</sup>)

Wir haben oben gesehen, daß die Wanderprediger der sogenannten Waldenser im 14. Jahrhundert die Fußwaschung übten, und daß dort, wo sie in eine Gemeinde kamen, als Zei-

<sup>1)</sup> Ich vermuthe, daß der Name Begharden slavischen Ursprungs ist, ähnlich wie der Name Bogomisen. Sollte er vielleicht (wie Bogomisen) ein Sekten-Name sür "Gottessfreunde" sein? Mich bestärkt in dieser Bermuthung solgende Stelle dei Joh. Wasmod v. Homberg (s. H. Haupt, Beiträge 2c. 3ts. f. Kirchengesch. 1885 S. 68): Populus vulgariter bechardos vel lulhardos et beginas appellat, ipsi autem se ipsos pauperes, fratricellos vel pauperes puerulos seu swestriones vocant." — (S. 73) Nunc clare apparere videtur, quare a popularibus sidelibus nunc beckardi, nunc lulhardi, nunc heretici appellentur: caudis namque illorum condempnatorum alligati sunt et vestigia imitantur (scil. Pauperes, i. e. Apostoli fratrum [Waldensium]). Daß die Namen "Walbenser" und "Begharden" (Pickarden) promiscue gebraucht werden, erhellt aus der Geschichte der böhmischen Brüber zur Genüge.

<sup>2)</sup> Daß diese Versuche noch im 18. Jahrh. von gewissen täuserisch gesinnten Leuten fortgesetzt wurden, beweist in höchst merkwürdiger Weise die Schrift von Dr. Osw. Seidensticker, Ephrata, eine amerikanische Klostergeschichte (Separat-Abdruck aus dem "deutschen Pionier"). Cincinnati 1883.

chen der hohen Berehrung von den Gläubigen ihnen die Füße genetzt wurden. Die Fußwaschung ist in der apostolischen Zeit als allgemeine Ceremonie nicht nachweisbar, doch ist sie sicherslich unter bestimmten Formen schon sehr früh geübt worden. Sie beruht auf Joh. 13, 14, wo Christus zu seinen Aposteln, die mit ihm zur letzten Mahlzeit versammelt waren, spricht: "Wonun ich euere Füße gewaschen habe, euer Herr und Meister, sollt auch ihr Einer dem Andern die Füße waschen".

Es ift kein Zweifel, daß die Fugwaschung, oder, wie die Nebersetung wohl richtiger lautet, die Netung der Fuße, in gewissen Formen damit als eine Ceremonie rechtmäßig eingesetzt worden ift. Für die Art und die Formen und den Umfang, in dem sie zu handhaben ist, muß indessen die Ueberlieferung ber apostolischen Zeit maggebend bleiben, weil die ältesten Chriften als die beften Ausleger der Befehle Chrifti zu betrachten find. Da nun die "Lehre der zwölf Apostel", die doch die Spättaufe und das Abendmahl fordert, die Fußwaschung nicht zur allgemeinen Regel für alle Menschen macht, so ist es wahrscheinlich, daß die altchriftlichen Gemeinden der lleberzeugung waren, Christus habe hier (wie bei Matthäus 10 und öfter) nur eine Regel für die Sendboten seiner Lehre, nicht aber für alle Chriften geben wollen. Jedenfalls fteht es feft, daß die altevangelischen Ge= meinden, die man Waldenser nannte, die Fußwaschung nur innerhalb des Wanderprediger-Collegiums und beim Besuch der Apostel in den Gemeinden, d. h. bei besonders feierlichen Unlässen, unter bestimmten Formen fannten und übten.

Im 16. Jahrh. wurde dagegen, wie Bullinger bezeugt, von den "apostolischen Täusern" der Versuch gemacht, diese Regel der "Gottesfreunde" auf die ganze Gemeinschaft zu übertragen und die Fußwaschung zu einer allgemeinen Pflicht zu machen.

Ganz ähnlich wie zur Fußwaschung war die Stellung der altevangelischen Gemeinden vor der Reformation zu den Geboten

Christi gewesen, die sich bei Matth. 20, 17 ff. (Marc. 10, 42) in Sachen der Obrigkeit sinden. Es heißt hier: "Und da Jesus hinausging nach Jerusalem, nahm er die Zwölse bei Seite (\*\*ax² idia\*) und sagte zu ihnen unterwegs: Siehe, wir gehen hinauf nach Jerusalem" u. s. w.; und ferner: "Jesus aber rief sie herbei (die Zwölse) und sagte: Ihr wisset, daß die Fürsten der Bölker herrschen über sie und die Großen ihre Gewalt über sie gebrauchen. Nicht also soll es bei euch sein. Sondern wer unter euch groß sein will, der soll euer Diener sein, und wer unter euch der erste sein will, der soll euer Knecht sein".

Daraus geht klar hervor, daß Christus in Bezug auf das Herrschen ein Verbot aufgestellt und dienende Liebe besohlen hat. Aber qu wen waren diese Besehle gerichtet? An alle Christen oder an die Sendboten seiner Lehre? Nun sinde ich, daß die sogenannten Baldenser zwar stets ihre Mitwirkung bei der Tobesstrase und solgerichtigerweise auch die Uebernahme eines jeden Amtes, welches dazu zwang, abgelehnt haben, aber im Uebrigen haben sie die weltliche Herrschaft des Papstes und der Bischöse wohl sür unerlaubt erklärt und ihren eignen Geistlichen das Herrschen verboten, aber eine allgemeine Untersagung der Mitwirkung bei der Obrigseit habe ich nirgends gesunden.

Mithin betrachteten diese Gemeinden auch jenen Besehl Christi als eine Regel, die den Aposteln gegeben war, aber nicht als ein allgemeines Gebot. Wenn daher im 16. Jahrh. die Theorie unter den sog. Täusern austaucht, daß jede Uebernahme eines öffentlichen Amtes, sei es auch welcher Art es sei, versboten sei, so hat dieselbe ihren Ursprung in derselben Verwechsselung, welche die Fußwaschung und Anderes in die Gesammtsheit getragen hat oder tragen wollte. So gewiß der Vesehl (Marc. 6, 9) bezüglich des Tragens der Sandalen kein allgesmeiner Vesehl war, so gewiß sind auch an anderen Stellen die

Unterschiede, die Chriftus selbst macht, sorgfältig zu berück- sichtigen.

Es kann nicht oft und nicht nachdrücklich genug betont werben. daß die altevangelischen Gemeinden in ihren befferen Epoden einen bestimmten Unterschied zwischen benjenigen Befehlen Chrifti, die (wie die Berapredigt) an alles Bolk gerichtet waren, und den "apostolischen Regeln" gemacht haben. Diese Unterscheidung hat ihre ausreichende biblische Begründung. Wir sehen, daß die Apostel Chrifti danach strebten, genau zu erfahren, was Chriftus für fie allein gefagt, ober was er allem Bolke befohlen hatte. "Herr, fragt Petrus (Luc. 12, 41), fagft du dieses Gleichniß zu uns oder auch zu allen"? Bei Matth. 20, 17 heißt es, daß Chriftus seine Apostel besonders zu sich nahm und damit zu erkennen gab, daß er ihnen besondere Regeln geben wolle: und solche Sonderbelehrungen für die Apostel kommen häufiger vor 1). Thatsächlich ift ja denn auch für jeden Einsichtigen klar, daß Anweisungen, wie sie Matth. 10, 1 ff., Marc. 6, 7 ff., Luc. 9, 1 und 10, 1 vorliegen, unmöglich für alle Chriften beftimmtsein können; auch beweift die Geschichte der altchriftlichen Gemeinden, daß jene Regeln unter den "Aposteln", die ja noch im zweiten Sahrhundert nachweisbar find, beobachtet zu werden pflegten. Die ältesten Lehrer der Rirche haben diese Unterscheidung auch wohl gekannt. Nachdem aber das altchriftliche Apoftolat, und damit ein wesentlicher Theil der von Chriftus eingesetzten Gemeinde Berfassung, in der römischen Rirche abgeschafft war, war für diese Kirche die Möglichkeit verschwunden, die apostolische Regel in der Beise, wie Chriftus sie

<sup>1)</sup> Gauz klar tritt die Unterscheidung hervor, wenn man Matth. 7, 28 mit 10, 33 vergleicht, dort den Schluß der Bergpredigt, hier den der "apoftolischen Regel".

gegeben hatte, auszulegen und aus den evangelischen Geboten murden die evangelischen Rathichlage, aus deren Befolgung die Idee des Mondthums erwuchs. Diejenigen Chriften dagegen, welche an der Ginrichtung des Apostolats fest= hielten, erblickten nach wie vor in den Regeln bei Matth. 10 Unweisungen für einen bestimmten Stand von Beiftlichen, beffen Bertreter jene Pflichten wie die damit verbundenen Rechte freiwillig auf sich nahmen — nicht, weil sie darin einen Weg zur Seligfeit erblickt hatten, sondern weil die Liebe gu ihrem Berrn und Meifter und zu den Brüdern fie trieb, ber "Welt Urlaub zu geben in ihren Herzen" und fich unter die Bahl der Got= tesfreunde oder der "Armen" aufnehmen zu lassen. Es ift wahr, daß gemiffe Aehnlichfeiten zwischen dem römischen Monchthum und dem Apostel-Colleg der altevangelischen Gemeinden vorhanden waren, aber es ist doch merkwürdig, daß alle Versuche, diese Wanderprediger der Kirche als Orden anzugliedern, gescheitert sind.

Um das Jahr 1208 hatte Papft Innocenz III. den Plan gefaßt, einzelne "Arme von Lyon" in den Orden der "Pauperes catholici" zu verwandeln. Es war dies jene Zeit, in welscher die erste große Katastrophe über die seit 1170 rasch aufzgeblühten Gemeinden mit dem Ausgang der Waldenserkriege herseingebrochen war. Einzelne suchten Schutz vor Verfolgungen durch eine Annäherung an die Curie; zwei derselben waren Dusrandus von Osca und ein gewisser Vernhardus<sup>1</sup>), welche beide

<sup>1)</sup> Zu dem im Fesuiten-Colleg zu Tousonse im Jahre 1635 mit kirchl. Approbation bearbeiteten Werk: Innocentii III. P. M. Epist. Libr. IV. hat Franz Bosquet Anmerkungen geschrieben. Heißt es (Notae pag. 59) zu Epist. I, 94, nachdem über den Walbenser "Bernhardus primus", der laut dem erwähnten Brief am 18. Juli 1210 in den Gehorsam des röm. Stuhlß zurückehrte, gesprochen worden ist: "Hic Bernardus primus πρώτος dicitur, quod nomen dignitatis faisse jam supra ostendimus. Putavi aliquando hunc ipsum Bernhardum esse, qui fratribus Minoribus dicitur: Frater

als Apostel (Pauperes) in den Gemeinden gewirkt hatten. Papst Innocenz ließ durch sie anderen "Armen" vorschlagen, daß sie nach Ausstellung eines Reverses in die römische Kirche wieder aufgenommen werden sollten. 1)

"Wir haben" — so sollte der Revers lauten — "der Welt entsaat und mas wir besessen haben, haben wir, wie es von Gott gerathen (consultum) ift, an die Armen gegeben und beschlossen, arm zu sein: berart, daß wir für das Morgen nicht zu sorgen brauchen; auch werden wir weder Gold noch Silber noch etwas Derartiges außer Lebensmitteln und Rleidung von irgend Jemanden annehmen. Die evangelischen Rathichläge (consilia) werden wir wie Befehle beobachten. - Da wir zum größten Theil Cleriter sind und fast alle literarisch gebildet, so haben wir uns entschlossen, dem Borlesen, Ermahnen, Unterrichten und der Disputation wider alle Frrthumer der Sekten obzuliegen. - Durch diejenigen, welche unter uns das meiste Ansehen genießen und am besten unterrichtet sind im Gesetz bes Herrn und den Sentenzen der h. Bäter, wollen wir das Wort Gottes in unserer Schule (in schola nostra?) den Brüdern und den Freunden 3) vortragen, aber nur mit

Bernardus de Quintavalle, b. Francisci socius primus: vel ut habetur in Chronico M. S. Bibl. Fuxens.: "primogenitus tam tempore quam privilegio sanctitatis.". Is nobili ortus prosapia dicitur, cujus ope b. Franciscus ad propagandum suum ordinem indiguit immo et, ni fallor, Magistrum suum vocavit. Vide Rodulph. in Hist. Seraphii. Et coincidit tempus, quo Regula b. Francisci probata scribitur in id, quo hae epistolae et Bernardo primo Regula confirmata, quae ab ea, quam Fratres minores observant, non longe dissimilis est. Sed tantum haec conjectura fuit".

<sup>1)</sup> Das Aftenstück sindet sich in Innocentii III. P. M. Epist. Libri IV. Toulouse 1635 p. 401.

<sup>2)</sup> Ueber die Scholae f. oben S. 241 ff.

<sup>3)</sup> Der Ausdruck in schola nostra fratribus et amicis verbum Domini censuimus proponendum ist sehr interessant. Es werden also hier

Erlaubniß der Pralaten und zwar durch Brüder, welche geeignet find, das irrende Bolk auf alle Beise zum Glauben zu gieben und in den Schooß der h. römischen Rirche gurudguführen". -"Wenn aber etwa einige Weltliche 1) in unserem Collegium bleiben wollen, so beschließen wir, daß sie, mit Ausnahme berer, die geeignet find zum Ermahnen und Disputiren wider die Baretifer, in Häusern, nach Regel und Ordnung lebend, bleiben, daß sie mit ihren Händen arbeiten und der Kirche den Behnten, die Brimiz und die schuldigen Abgaben entrichten". Somit sollten die "Armen" gezwungen werden, dasjenige, mas fie bisher als Gebote Gottes betrachtet hatten, als Rathichlage anzuerkennen und damit ihre gange Bergangenheit zu verleugnen. Der Revers wurde in der That unterzeichnet. Aber bald gaben Durandus und seine Genoffen dem Papft zu ichwerem Tadel Veranlaffung. Er schrieb an Durandus, daß heftige Alagen über ihn und die "Armen" erhoben worden seien; sie unterhielten naben Berfehr mit abtrunnigen Monchen, hatten die Tracht ihres alten Aberglaubens, die bei den Katholischen Mergerniß erzeuge, in nichts geandert; außerbem wichen fie in Behre und Predigten, die fie in ihrer Schule ben Brüdern und Freunden hielten, von der Rirche weit ab. Einige Jahre nachher war der ehemalige "Waldenser" und spätere "Prior Pauperum Catholicorum" abermals von der römi» schen Rirche abgefallen, und der neue Mönchsorden der Ratholis schen Armen hatte sich aufgelöft.2)

ebenso wie in dem Sendschreiben der sombardischen Brüder aus etwa 1230 die amici von den fratres unterschieden. David von Augsburg nennt sie amici Dei und braucht die Bezeichnung gleichbedeutend mit Apostel. Näheres bei Reller, Die Res. S. 75 ff.

<sup>1)</sup> Es gab also nicht bloß bestätigte Diener (clerici), sondern auch saeculares (einfache Brüder) in den Bruderhäusern.

<sup>2)</sup> In den Annotationen des Franz Bosquet zu der oben erwähnten Ausgabe der Briefe des Papstes Innocenz III. v. J. 1635 heißt es p. 51:

Die Ursberger Chronik enthält nun die interessante Notiz, daß der Papst an Stelle der "Katholischen Armen" gewissen anderen Personen die Rechte eines Ordens verlieh, welche sich Pauperes minores nannten. "Diese, fährt der Chronist fort, wollten später lieber Minores fratres (Minoriten) als Pauperes minores genannt sein und unterwarsen sich in Allem dem h. Stuhl.")

Diese Ereignisse wersen sowohl auf die Verwandtschaft wie auf die Verschiedenheit des altevangelischen Apostolats von den Mönchsorden und zumal von den Franziscanern (Ninoriten) ein sehr deutliches Licht. Schon im Jahr 1885 war es mir bei meisnen damaligen Untersuchungen klar geworden, daß von den sogenannten Waldensern, d. h. von dem ApostelsCollegium derselben her, gewisse Einflüsse auf Franz von Assis und dessen Stiftung stattgesunden haben, und ich habe dies damals, obwohl ich in den von mir benutzten neueren kirchengeschichtlichen Werken auch nicht die leiseste Andeutung darüber fand<sup>2</sup>), auch bereits ganz deutlich ausgesprochen.<sup>3</sup>)

<sup>&</sup>quot;Annis pluribus sic vixerunt (Durandus und die Pauperes), sed paulatim postea defecerunt".

<sup>1)</sup> Mon. Germ. Hist. SS. XXIII p. 376.

<sup>2)</sup> Auch bei Karl Müller, Anfänge des Minoritenordens; 1885, ist barüber nichts zu finden.

<sup>3)</sup> Reller, Die Reformation 1885, S. 21: "Es ließe sich vielleicht ber Beweis erbringen, daß ein innerer Zusammenhang dieses Jbeals (der Franziscaner) mit den Anschaungen der Waldenser insofern wirklich vorhanden ist, als jenes aus den Auregungen der Letteren erwachsen ist". — Man kann sich mein Erstaunen denken, als ich bei Karl Miller, Die Waldenser 2c. 1886 S. 65 als seine (Millers) Entdeckung die Angabe sinde, daß "in der Entwickung der franziskanischen Bewegung eine Linie auszusinden sei, die von den Waldensern hersihrt". Das ist also eine Entdeckung K. Millers! Ich verweise hier zugleich auf das, was ich über diesen Forscher oben (S. 84 Anm. 1) gesagt habe.

Wänner, unter deren Führung die Lostösung der Rețerschulen aus dem Verband der alten Kirche im J. 1525 erfolgte, echte Vertreter der sogenannten Wiedertäuser im engeren Sinn waren. Weder in Zürich, noch in St. Gallen, noch überhaupt in der Schweiz gelang es, die Jdeale dieser Männer in vollem Umsfang zur Verwirklichung zu bringen. Dagegen wurde von ausgewiesenen Schweizer Brüdern und Andern alsbald in Mähren die Probe auf die Durchführbarkeit der Grundsätze innerhalb einer größeren Semeinschaft angestellt.

Vor allen Dingen wurde die Vermögensgemeinschaft eingesführt. Alles, was der Einzelne erward, floß in die gemeinsame Rasse, welche die "Schaffner" verwalteten. Allmählich ward das ganze äußere und innere Leben der Gemeinden, die Kleisdung, die Wohnung, die Erziehung der Kinder, die Arbeit, die Heirathen, in den Bereich der "guten Polizei" gezogen, das heißt, der Kirchenzucht unterworfen.

Der Einzelne mußte balb nicht nur das, was er erwarb, sondern auch seine persönliche Freiheit, sein Wissen und sein Rönnen, ja selbst seine natürlichsten Empfindungen der Gesammtsheit opfern und den Aeltesten in allen Dingen gehorchen. Die Kinder wanderten, sobald sie sprechen konnten, in die gesmeinsamen Kinderstuben, wo sie wohl in der Liebe zu Christus erzogen, aber den kindlichen Gefühlen und den Eltern entfremdet wurden. Die jungen Männer und Jungfrauen waren in der Eheschließung von dem Willen der Leltesten abhängig. Die freie Entsaltung der geistigen Neigungen, z. B. in Kunst und Wissenschaft, wurde nicht gestattet, sondern Jeder an den Posten gesstellt, den die Gemeinde durch die Aeltesten ihm anwies.

Indem die bürgerliche Verwaltung und die geiftliche Gemeindeeinrichtung in eins zusammenfielen, bildete sich eine Art von geistlichem Staat aus, bessen Formen und Namen zwar kirchlich waren, ber aber in Wirklichkeit seine Mitglieder strenger beherrschte, als es irgend ein neueres Staatswesen zu thun pslegt. Gleichwohl weigerten sie sich natürlich, irgend ein bürgerliches Amt außerhalb ihres Gemeinwesens anzunehmen und erklärten geradezu, daß der, welcher ein solches bekleide, kein rechter Christ seie waren überzeugt, die einzige wahre Kirche Christi auf Erden zu sein, und erfüllt wie sie von dieser Idee waren, trugen sie eine große Geringschätzung gegen alle Anderen zur Schau, welche nicht in allen Punkten mit ihnen übereinstimmten.

Es ift ja gewiß, daß der sog. Anabaptismus auch in dieser Gestalt unter seinen Anhängern manche werthvolle Frucht gezeitigt hat. Nüchternheit, Ordnung, Fleiß, Sparsamkeit, Reinslichkeit war in den Haushaben (wie man die Bruderhäuser nannte) allzeit zu sinden, und ein stilles und friedsertiges, gottergebenes Leben zeichnete zumal im ersten Jahrhundert die Brüder aus.

Man weiß, daß späterhin nach mährischem Borbild und auf mährische Anregungen hin in Herrnhut eine ähnliche Lebenssordnung eingeführt wurde, und es würde unrichtig sein, wenn man die eigenthümlichen Borzüge übersehen wollte, welche dieselbe darbietet. Indessen herrschte in Mähren nur so lange wahres Gedeihen und segensreicher Fortschritt, als die Aeltesten, auf deren Gottessurcht und Tüchtigkeit Alles ankam, von wirklich religiösem Geiste tief und ernst durchtrungen waren. Natürslich waren aber auch diese Männer menschlichen Schwächen aller Art unterworsen, und als die strenge Kirchenzucht, die man eingeführt hatte, in die Hände minder erleuchteter Personen gezieth, entstand eine geistliche Thrannei, die selbst vielen der Brüder unerträglich wurde und nicht nur jeden Zuwachs vershinderte, sondern den Berfall und die allmähliche Zerbröckelung des Ganzen einseitete.

Das geistige Leben verkummerte und der Gesichtstreis der

einfachen Leute verengerte sich mehr und mehr in so bedenklicher Weise, daß sie, die nichts anderes als Handwerk und Ackerbau kannten und kennen wollten, mit Geringschätzung und vielsach selbst mit geistlichem Dünkel auf jede andere Thätigkeit, zumal auf rein geistige Thätigkeit, herabsahen. Die natürliche Folge davon war, daß keine eigne Aunst und keine eignen Schristen unter ihnen erwuchsen und daß sie sich mit der Zeit von den geistigen Brosamen, die von dem Tisch der herrschenden Consessitionen sielen, nährten und damit zugleich deren dogmatische Anschauungen und Auffassungen einsogen. So erlahmte ihre geistige Kraft, die keine Uedung fand, und die Gemeinschaft als solche versor ihre selbständige Bedeutung.

Der Bersuch, in dem mährischen Sinne eine Gemeinde ber Heiligen herzustellen, schloß natürlich ben Bergicht auf die Errichtung einer Bolkstirche in sich. Es mag fein, daß die Führer fich darüber von vorn herein flar gewesen sind und ihr Biel fich nicht so weit gesteckt haben. Allein selbst bas andere Biel, welches doch den altevangelischen Gemeinden der früheren Jahrhunderte stets vorgeschwebt und ihnen Rraft im Rampf und Leiden gegeben hatte, nämlich bas Streben, bas Salg ber Erde zu werden, war von dem Augenblick an ein Phantom geworden, wo die Gemeinden in einem abgelegenen und entfernten Winkel ber Welt Grundfate ausbildeten, die auf große Rreise niemals übertragbar waren. Der geschichtliche Berlauf follte denn auch allmählich diefen Beftrebungen Unrecht geben; anstatt als Sauerteig zu wirken unter den Bölkern und sich bauernd, wenn auch langfam, auszubreiten, verschwanden bie Gemeinden mehr und mehr vom Erdboden.

In seiner bekannten Streitschrift wider den Anabaptismus hebt Heinrich Bullinger hervor, daß die Täufer, wie er sagt, bevor sie zu "Wiedertäusern" wurden, treue Anhänger des Evangeliums gewesen seien, und erkennt damit die doppelte Thatsache an, daß es vor dem J. 1525 bereits "Täuser" gegeben hat, und daß ein Unterschied zwischen den "Wiesbertäusern" und den "Täusern" zu machen ist.

Es ist ja gang begreiflich, daß die Polemiter in alter und neuer Zeit bemüht gewesen find, diese Unterschiede zu verwischen und die Sonderbarkeiten und Jrrungen, in die die ersten Täufer gerathen waren, auf alle diejenigen zu übertragen, welche die Taufe auf den Glauben für schriftgemäß hielten. Aber eine Geschichtschreibung, welche es für ihre Pflicht hält, Licht und Schatten gleichmäßig zu vertheilen, wird die Thatsache nicht verhüllen dürfen, daß es doch ftets nur eine fleine Minderheit gewesen ift, welche den "apostolischen Täufern" anhing, daß dagegen die Mehrzahl und gerade auch die geistig bedeutendsten Männer, welche die Bartei besessen hat, viele Ansichten der erften Schweizer Brüder nicht getheilt, sondern ihnen ausdrücklich und laut widersprochen haben. Wir besitzen eine Neußerung Ludwig Hätzers, deffen Zugehörigkeit zu den Taufgefinnten ja von den Chroniken und Märtyrerbüchern ausdrücklich bezeugt wird 1), in welcher er es für eine Verleumdung erklärt, daß er von der "Sette der Wiedertäufer" sei; er habe, fagt er im Rahr 1526, "solches (d. h. das was die Wiedertäufer lehren)

<sup>1)</sup> Til. v. Braght, Het bloedig Tooneel etc. Amsterd. 1685 II, 24 fagt von Häger: "In dit Jaer van 1529 is ook een Broeder genaemt Lodovicus (zijnde een Dienaer Jesu Christi en een geleert ervaren Man in de Hebreeusche, Grieksche en Latijnsche spraek, ook welkondig in de heylige Schrift) na langdurige gevankenis tot Costnits aen Boden met noch twee met het sweerd gericht geworden. Hy heeft in sijn Afscheid veel schoone leeringen gedaen, dat sich menig daer over verwonderde en beweegt geworden is, met hem te weenen. — Lgs. über ihn M. Brons, Ursprung, Entwickung und Schickale ber Tanfgesinnten ober Mennoniten. Norben 1884 S. 408—418.

nie weber schriftlich noch mündlich gelehrt." "Aber damit ichs bekenne, so bin ich ber Meinung gewesen, Rindertaufen fei gang unrecht; dazu hat mich des Papsts Buch geführt (Titul. de Cons. dist. 4. Canon. Quare etc. per totum), in welchem ich gelesen habe, daß sie der äußeren Wassertaufe die Seligfeit zugeschrieben haben, welches doch eine (Sache) bes einigen Glaubens und untadeligen Bertrauens in Chriftum ift. D, wie viel betrübter Bergen hat man vielen frommen Müttern gemacht, die nicht anders vermeint (haben), denn ihre ungetauften Kindlein murben verdammt; dessen geben sie mir Zeugniß. Auch die besonberen Stätten ber Begräbniß, ba man fie nicht zu andern Menschen begraben hat, und zwar allein aus der Ursache, daß sie Gottes Angesicht nicht mehr sehen werden. 1) D ber Wütherei! So doch ebensowohl zu glauben ist, (ich wills nicht unbesinnt schließen) daß ungetaufte Kindlein der Chriften ebenso= wohl selig werden und seien als die getauften; ja was wollte es hindern? Derhalben mich dieser und anderer schädlicher Aberglauben, die man ohne alles Mag bei der Taufe gebraucht, dahin geführt, wie obgemelt und mir die Taufe nicht ohne Ursache argwöhnig gemacht hat. Dies ift auch vielen Gelehrten vor mir geschehen und möchte noch einem nach mir auch geschehen".2)

## Berftorbene

<sup>1)</sup> Die Wenigsten wissen, wie ungemein groß noch heute die Anzahl berjenigen Kinder ift, welche jährlich ungetaust sterben. Im XVI. heft der Mittheilungen des Statist. Bureaus der Stadt Leipzig sinde ich zufällig folgende Uebersicht aus dem J. 1881:

<sup>1.</sup> Ratholifen: 99 Bersonen, darunter 9 ungetaufte Rinder.

<sup>2.</sup> Lutheraner 3191 " " 170 " " " 3. Reformirte 61 " " 2 " "

<sup>2)</sup> In der Realencholopädie fur protestantische Theologie faßt G. Steitz seine Ansicht über die Schriftgemäßheit der Kindertause in solgenden Wor-

Zum Schluß erklärt Häher, er habe "ben Wiebertauf nie gerühmt", und er sei bereit, vom Widerspruch gegen die Kindertaufe abzustehen, wenn man sie freigebe, und, falls man sie beibehalte, sie ohne (abergläubischen) Zusatz als ein Zeichen gebrauche. 1)

Wir haben gesehen, daß Hätzer einst ein Mitglied der Gemeinden gewesen war, die man Waldenser nannte. Er wußte sicherlich, daß diese Brüder stets grundsätzlich daran sestgehalten hatten, daß die Taufe auf den Glauben, nicht aber die Kinderstause die schriftgemäße Taufe sei, und daß mithin in der letzteren wohl eine Namentause, nicht aber der schriftgemäße Bund eines guten Gewissens mit Gott zu erkennen sei. Aber zugleich wußte er, daß die älteren Brüder weder an die Kindertause noch an die Spättause die Seligkeit geknüpft hatten, und er erkannte in der seit 1525 auftauchenden Lehre, daß die erstere eine Sünde und die letztere eine Borbedingung des Heils sei, ledigs

ten zusammen: "bag im Neuen Testamente sich feine Spur von Rindertaufe findet, ift wohl eine ausgemachte Sache. Alle Berfuche, diefelbe aus ben Einsetzungsworten ober aus Stellen wie 1. Cor. 1, 16 zu beduciren, find darum als willfürliche Künfteleien aufzugeben". Intereffant find die Ausführungen A. Barnade (Dogmengeschichte 1886 I, 358). Er konstatirt zunächst aus Tertullian, daß es um 200 Christen gegeben hat, welche die Unerläglichkeit ber Taufe gur Geligkeit in 3meifel zogen. "Ganglich im Dunkeln", fabrt er fort, "liegt die Ginburgerung ber Praxis ber Kindertaufe in ber Kirche". "Drigenes hat es leicht gehabt, bie Rindertaufe zu begründen, ba er in der leiblichen Geburt felbst etwas Sündiges erfannte, und ba er von Gunden mußte, welche in einem fruberen Leben begangen maren. Die altefte Begrundung ber Rindertaufe geht somit auf eine philosophische Lehre gurud". - "Bur Beit bes Frenaus (II, 22, 4) und Tertullian (de bapt. 18) war die Kindertaufe unter Berufung auf Mt. 19, 14 icon febr verbreitet; aus fruberer Beit befigen wir aber fein Zeugniß für fie. Tertullian hat gegen fie polemifirt u.f.w."

<sup>1)</sup> Vom Sacrament der Dancksagung — im Latein bschriben durch Jo. Ecosampadium, verteutscht durch Ludwigen Hätzer. 1526. Borrede. Näheres bei Keim, Ludwig Hetzer, in den Jahrb. f. d. Theol. I, 238 f.

lich einen Abfall von den älteren Auffassungen und lieberlieferungen, an dem er sich nicht mitschuldig machen wollte.

Es war natürlich, daß Niemand früher und nachdrücklicher die Fehler der Schweizer Brüder ausgenutzt hat, als der Mann, der zuerft mit ihnen in Kampf gerieth, Zwingli. Der Umstand, daß sich an den von Zwingli verbreiteten Sekten-Namen "Wiedertäufer" der Berdacht revolutionärer und socialiftischer Plane knupfte, rührt von Zwinglis Streitschriften ber, und Zwingli war es auch, der zuerst die Anklage erhob, daß die "Biedertäuferei" lediglich eine Erneuerung der "Möncherei" fei. Diese Behauptung gab hubmeier Beranlaffung, ausdrucklich dagegen Widerspruch zu erheben. Er veröffentlichte im Jahr 1526 eine Gegenschrift 1), in der er unter Anderem fagt: "Du thuft uns Gewalt und Unrecht mit dem Allem (nämlich mit dem Vorwurfe der Möncherei). Ginen fröhlichen Geber liebet Gott. Effe und trinke ein Zeglicher, was ihm Gott giebt, doch mäßiglich und mit Danksagung. Bekleide fich Jeglicher, wie er wolle, boch daß die Rleidung nicht ärgerlich sei. Gott verzeihe Dir und uns Allen".2)

Und in Bezug auf die Vermögensgemeinschaft fügt er hinzu: "Ich habe immer und allewege also geredet von der Gemeinsschaft der Güter, daß stets ein Mensch auf den andern ein Aufsehen haben solle, damit der Hungrige gespeist, der Dursstige getränkt, der Nackte bekleidet werde. Denn wir sind ja nicht Herrn unserer Güter, sondern Schaffner und Austheiler. Es ist gewißlich Keiner, der da sage, daß man dem

2) S. Bl. F. 2 der Ausgabe, welche in der Univ.-Bibl. zu München berubt.

<sup>1)</sup> Sin Gespräch Balth. Hibmörs von Friedberg, Doctors, auf Meister Ulrich Zwinglens zu Zürich Taufbüchlein. Nicolsburg 1526.

Andern das Seinige nehmen solle und gemein machen, sondern viel eher den Rock zu dem Mantel lassen".

Es ist unbegreiflich, wie angesichts solcher Erklärungen noch heute manche Geschichtschreiber die Thatsache verkennen können, daß die Auffassungen der Mähren lediglich verbreitete Meisnungen, nicht aber die eigentliche Lehre der Partei darsstellen. Wenn selbst Bullinger und Franck betonen, daß es nur etliche Täuser waren, die jene Forderungen aufstellten, daß die Mehrheit aber das Vorgehen derselben niemals gutgeheißen hat, welches Recht existirt dann, die Jdeen der "apostolischen Täuser" als Rennzeichen des gesammten Anabaptismus auszusgeben?

Etliche, sagt Franck, halten dafür, daß alles Eigenthum Sünde sei, die Anderen haben in dem Sinne alle Dinge gemein, daß sie einander keine Noth leiden lassen. Etliche gehen mit vielen Gesehen und äußerlichen Dingen um und binden daran die Gewissen, die Anderen lassen diese Dinge frei und wollen Niemanden aus Sachen ein Gewissen machen, die Christus in unsere Freiheit gestellt hat. Etliche weigern sich, die übelichen Feiertage mit zu seiern, die Andern erklären, sie wollen aus Liebe mitseiern und sich von den Mitchristen nicht abssondern.

Etliche wollen Reinen, welcher ein obrigkeitliches Amt verwaltet oder einen Eid leiftet oder Waffen führt, für einen Chriften halten. "Dieser Meinung ist gewesen, fährt er fort, Michael Sattler und sein Anhang, die verbrannt worden sind, und noch gar Wenige. Die Andern, und fast Alle, halten das für, man möge die Wahrheit wohl mit Eid bezeugen, so es die Liebe ersordert oder es den Glauben betrifft (und) beziehen hiers auf viele Lehren und Beispiele beider Testamente. Der Meinung ist auch Johannes Denck gewesen". "Diese lassen auch eine Obrigkeit Christen sein, so sie nach dem Besehl Gottes handelt,

und billigen auch die Nothwehr und den Rrieg, fo man ihn nicht freventlich, sondern aus Roth und Gehorfam vornehmen muß. Jedoch lehren sie alle einhellig, der Obrigfeit in allen Dingen, die nicht wider Gott find, gehorfam ju fein, nicht allein Bins und Steuer, sondern ben Mantel zu bem Rock zu geben; fie fagen, sie seien auch bereit, Gewalt zu leiden - fie seien da, um um Chrifti Willen gu leiden mit Gebuld, nicht zu fechten mit Ungeduld. Denn das Evangelium lehre und wolle nicht mit der Faust (wie die Bauern im Sinn hatten), sondern mit Leiden und Sterben vertheidigt und beftätigt werden. Es gelte bier nicht, ju fechten, sondern zu leiden, wie man an dem Beispiel Chrifti und der Apostel sebe, die nie irgend eine Macht ober Gewalt angerufen haben, ihre Sache zu vertheidigen. Sie tadeln auch Alle diejenigen, die einen friegerischen Chriftus lehren und die das Evangelium mit dem Schwert verfechten wollen, wovon sie weder Lehre noch Beispiel bei Chriftus, den Aposteln oder der erften Kirche haben". "Deßhalb hatte es, fügt Franck hinzu, meines Erachtens keine fo große Noth, daß man einen Aufruhr (von ihnen) besorge, wie der Teufel, der gern Mord sieht und eine Luft hat, im Blut ju baben, Bielen einen thörichten Gifer einbildet, daß fie diefe armen Leute also thrannisiren".

Diese Täuser, welche, ehe sie zu "Wiedertäusern" geworsen waren, nach Bullingers Zeugniß dem Evangelium angehangen hatten, erkannten sehr wohl, daß die Bindung des Heilserwerbs an irgend welche Teremonien oder äußere Lebensordnungen nicht nur den evangelischen Grundsätzen überhaupt, sondern namentlich auch den fundamentalsten Forderungen der älteren Brüdergemeinden entgegenlause.

Der schwere Rampf, den die Brüder, unterstützt durch Luther und doch unabhängig von ihm, schon seit mindestens 1522 wider die römische Hierarchie aufgenommen hatten, war eben im Namen der Freiheit der christlichen Gemeinde und zum Zweck der Befreiung von dem gesetlichen Joch, welches auf ihr lastete, begonnen worden, und der laute Beisall, den sie Luther gespendet hatten, war ihm eben als dem Herold dieser Freiheit zu Theil geworden. Jest, nachdem die Spättause eingeführt worden war, sand sich im Schoose der eignen Partei eine Richtung, welche, so sehr sie auch von reinen Beweggründen gesleitet sein mochte, doch unter anderen Formen ein neues Gesetzeinführte.

Man kann ermessen, wie lebhaft alsbald der Widerspruch dagegen erwachte. Es waren keineswegs bloß die Außenstehensden, welche die Anklage auf "Möncherei" erhoben, sondern insnerhalb der Gemeinden selbst ward diesen Theorien der kräftigste Widerstand entgegengesetzt, und weder in Deutschland, noch in den Niederlanden, noch in der Schweiz oder England ist es den "Wiedertäusern" im engeren Sinn gelungen, ihre Grundsätze in weiteren Kreisen zur praktischen Durchführung zu bringen. Obwohl hier und da diese und verwandte Ideen die Gemüther Einzelner beunruhigten und verwirrten, so hat die Mehrheit sie doch immer zurückgewiesen.

In der That hatten die Brüder, welche die Ideen und Regeln des Apostolats zum beherrschenden Mittelpunkt ihres Systems machten, die wesentliche Thatsache ganz übersehen, daß die Apostel und ihre Regeln um der Gemeinde willen und nicht die Gemeinde um der Apostel willen da war. Das Reich Gotets, welches Christus als den Inhalt seiner Botschaft hingestellt hatte, sollte durch die Gemeinde, in deren freiwilligem Dienst die Apostel standen, nicht durch die letzteren oder durch die Aelsteften, welche deren Stelle vertraten, aufgebaut werden, und wenn allerdings Christus das Apostolat in den Formen, wie es Matthäus und Lucas beschreiben, eingesetzt hatte, so blieb doch die Thatsache bestehen, daß jene Einrichtung lediglich ein Theil

der Gemeinde Dronung war, die der Gemeinde als solcher die= nen follte. Der Bruderbund, den Chriftus geftiftet hatte, follte nicht durch einen Stand von Beiftlichen, Aelteften ober Apofteln beherrscht werden, noch sollte er durch äußere Lebensordnungen die Bewähr feiner Dauer erhalten, sondern fein Gedeihen war und blieb an die Rraft freiwilliger Dienftleiftungen, d. h. an die Rraft der Perfonlichkeit gebunden. Da aber Berfönlichkeiten von Rraft und Eigenart nie unter einer geiftlichen Thrannei, sondern ftets nur in der Luft der Freiheit gedeihen, so war die freie Selbstbestimmung des Einzelnen wie der Gemeinde die Vorbedingung für das Wachsthum des Senftorns, mit dem Chriftus das Gottesreich verglichen hatte. So weit bie Grundsätze der "apostolischen Täufer" diesen Forderungen entgegenliefen, waren sie ein offenbarer Abfall nicht bloß von ber Lehre Chrifti, sondern auch von den Ueberlieferungen der altdriftlichen und altevangelischen Gemeinden aller Jahrhunderte.

In der schweren socialen Krisis, welche in und mit dem Aufstand der Bauern ausbrach, war es für die Polemiker ein bequemes Kampfmittel, alle Schuld daran auf die Schultern der "Wiedertäufer" zu wersen, und obwohl die Bauern und ihre Führer sich vornehmlich auf Luthers Schriften beriefen, so sins det doch selbst noch heute die Legende Glauben, daß die Schweiszer Brüder oder, wie man sie nennt, die Wiedertäufer, die eigentlichen Urheber des Bauernkrieges gewesen seien.

Es ist ja ganz erklärlich, daß jede Bartei bemüht ist, die Schuld an den revolutionären Bewegungen, welche damals aussbrachen, der andern zuzuschieben, und es giebt nicht eine, welche sich dieses Mittels nicht bedient hätte. Seit alten Zeiten ist die römischskatholische Polemik bemüht, zu beweisen, daß Luther und seine Anhänger die Bäter der Revolution und des Socialiss

mus sind. Wie von lutherischer Seite Thomas Münzer als der "Erzrevolutionär" und als das Borbild aller Aufrührer hinsgestellt wird, so werden in den römischskatholischen Quellen Ulsrich von Hutten und Andere als Führer der Anarchisten gebrandmarkt.")

Wenn es das Kennzeichen eines Revolutionärs und Aufsrührers ist, daß er die Ideen, die ihn beseelen, nöthigenfalls mit Gewalt zur Durchführung zu bringen entschlossen ist, so hat es um das Jahr 1525 unter allen Consessionen?) solche gegeben, nur innerhalb der altevangelischen Gemeinden wird man vergeblich um jene Zeit danach suchen. "Ich besorge, schreibt Sebastian Franck noch im Jahr 1531, von keinem Volk wenisger einen Aufruhr (und wenn ich Papst, Kaiser oder Türke wäre) als von diesem. Sie sprechen, es gelte um Christi willen nur leiden; — wer ein Christ sein wolle, müsse Versfolgung leiden, herhalten, die Rappe aufklauben und nicht vers

<sup>1)</sup> Janssen, Gesch. bes beut. Volks Bb. II S. 93. Im Prinzip unterscheibet sich dies Versahren durchaus nicht von demjenigen, welches lutherische Schriftsteller noch heute gegenüber den Täusern einschlagen. Wenn Friedr. Roth, Die Einführung der Ref. in Nürnberg. Würzburg 1885 S. 163 geradezu die Schuld an den "revolutionären Tendenzen jener Zeit" (1525 bis 1527) zum großen Theil auf die "Wiedertäuser" abwälzt, so kann man dies nur als ein Zeichen der vollen Unklarheit über den Begriff "Wiedertäuser" ober als eine Berläumdung bezeichnen.

<sup>2)</sup> Im J. 1526 erschien eine Schrift: "Bon der reinen Wandlung eines christlichen Lebens", welche gut katholisch gehalten ist und mit tieser Ehrsurcht "von unserem heiligen Bater, dem Kapst" spricht, auch die Fastengebote beobachtet wissen will u. s. w. Gleichwohl steht die Schrift vollständiger als viele andere auf rein communistischer Basis, sie fordert Abschaffung aller Steuern, Einführung der Gitergemeinschaft u. s. w. (Näheres bei A. Kirchhoff, Archiv f. Gesch. d. Deutschen Buchhandels. Lpz. 1878 I S. 29 st.). Und ist es denn nicht wahr, daß nach Luthers eignem Zeugniß viele, selbst angesehene Männer, unter Berusung auf Luthers Namen zu Gewaltthat, Aufruhr und Empörung geschritten sind? Man kennt doch die Ereignisse, welche sich zu Ersurt im J. 1521 vollzogen, Ereignisse, bei welchen Luthers Schüler und Freund Lang eine merkwürdige Rolle gespielt hat.

folgen; es gehöre dem Antichrift zu, die Anderen zu verfolgen, der Kirche (d. h. der Gemeinde Christi), daß sie leide und mit Glauben, Geduld, Hoffen und Harren überwinde". In der That haben diejenigen, welche den Schweizer Brüdern den Bauernkrieg in die Schuhe schieben, keine Ahnung von der grundslegenden Wichtigkeit, welche der Widerwille gegen Gewaltsübung in diesen Gemeinden besaß, keine Borstellung von dem Ernst, mit welchem sie das Gebot des Gesetzes Christi: "Du sollst nicht widerstreben dem Uebel" gelehrt und betont haben, ja, sie kennen nicht einmal die Thatsache, daß das Prinzip der Freiwilsligkeit, wie jene es lehrten, die zwangsweise Durchsührung irgend einer socialen Einrichtung für sie gänzlich unmöglich machte.

Es ist merkwürdig, daß die Polemiker in einem Athem den "Wiedertäusern" die Verweigerung des Waffengebrauchs und des Ariegsdienstes und zugleich die Vetheiligung am Bauernkrieg zum Vorwurf machen, noch merkwürdiger aber, daß es noch heute Leute giebt, welche den inneren Widerspruch nicht einsehen wollen und trot aller Widerlegungen noch immer behaupten, daß Thomas Münzer der eigentliche Vater und Begründer des Anabaptismus gewesen sei.

Es ist wahr und soll nicht geleugnet werben, daß Münzer Beziehungen zu einzelnen Täufern besessen hat, und daß er in manchen Punkten ihnen näher stand als den Wittenberger Theoslogen, ja, es ist auch unzweiselhaft, daß unter den Gedanken, die er hegte, manche sind, die sich unter den Forderungen des nachmals sogenannten Anabaptismus wiedersinden, vor Allem die Ueberzeugung, daß die Leibeigenschaft und Sklaverei im offenen Widerspruche stehe mit der Thatsache, daß Christus alle Menschen durch sein Blut erlöst hat, und daß der Werth jeder Menschenseele, sosennsch alle Menschen Brüder sind.

Luther und Melanchthon waren, nachdem sie zuerst die

"driftliche Freiheit" im allgemeinften Sinne gepredigt hatten, allmählich zu der Ueberzeugung gefommen, daß die Freiheit nur die geiftige Freiheit bedeute, neben der die leibliche Anecht= schaft wohl bestehen könne, ja bestehen muffe, da fie im Alten Testament vertheidigt werde und Abraham selbst leibeigne Leute gehabt habe. Uns dem Widerspruch gegen diese Lehre empfing die Bewegung, die man unter bem Mamen des Bauernfriegs zusammenzufassen pflegt, nach Bullingers Zeugniß einen ihrer vornehmsten Untriebe, und insofern Münger gerade durch die Bertretung bes Sates, daß die Leibeigenschaft nicht erlaubt sei, zu besonderem Ansehen gelangte, ift es mahr, daß er "Wiebertäufer" war. Doch hören wir Bullingers Bericht: Die Täufer achten es "für ungebührlich, daß Jemand unter driftlichem Volk leibeigen fei und die Pflicht oder Schuld der Anechtschaft bezahlen solle. Das ist der "hafen", in welchem nicht die kleinste "Tracht" des Bauern-Aufruhrs gekocht ift, durch welche fich die armen Leute nicht allein nicht in die Freiheit gebracht, sondern jetzt noch in schwerere Dienstbarkeit, denn darin sie zuvor waren, gebracht haben. — Es haben aber Münzer und andere "Ursächige" an dem Bauern-Aufruhr und die freien Täufer auch nicht recht gelehrt und halten auch nicht recht von der Leibeigenschaft, als ob sie unrecht und dieselbe zu leisten oder zu gebrauchen von Rechts wegen die Chriften nicht schuldig feien. Denn fundbar genug ift es, daß Abraham, der Bater der Gläubigen, leibeigene Leute gehabt hat und deren nicht wenige. Denn es hat sich die Bahl seiner Knechte (ohne deren Beiber und Kinder) belaufen in die 318 Mann. - Was diesem zuwider ift, soll als falsch gehalten werden."1)

Es ift, wie gesagt, ganz richtig, daß Munger in bieser Bes zichung zu den "Wiedertäufern" gehört, aber andererseits steht

<sup>1)</sup> Bullinger, Der Wiebertaufer Urfprung u. f. w. 1560 fol. 39.

es fest, daß Münzer in Hauptpunkten, z. B. in der wichtigen Frage von der Anwendung der Gewalt, mit den angesehensten Bertretern der Täufer<sup>1</sup>) sich von Ansang an in Meinungsversschiedenheit befand.<sup>2</sup>)

Eben im Jahr des Bauernkriegs schrieb Hätzer seine kleine Schrift "Bon den evangelischen Zechen und der Christen Rede", in welcher er die Unterschiede der "neuen Christen" oder der neuen Evangelischen von den "alten Christen" oder alten Evangelischen betonte; bei dieser Gelegenheit spricht er sich scharf gegen diesenigen aus, "welche mit Büchsen und Spießen ausziehen, um das Evangelium zu erhalten."3)

Gleichwohl hat der Berlauf des Bauernfriegs außer den Bauern selbst in seinen Folgen feine Partei härter getroffen, als

<sup>1)</sup> Jacob Groß von Waldshut wurde aus seiner Baterstadt während bes Bauernkriegs ausgewiesen, weil er sich nicht am Aufstand hatte betheiligen wollen. Dann wurde er Vorsteher der Gemeinden in Augsburg bezw. Straßburg. Zeitschr. f. die hist. Theol. 1860 S. 30, 37.

<sup>2)</sup> Die Beweise bei C. A. Cornelius, Münft. Aufruhr. Lp3. 1860 II, 14 und 24. Merkwürdig ift bas Urtheil bes Landgrafen Philipp über Münger. In einem Bericht Hedios über das Marburger Gespräch von 1529 heißt es: Feria quarta (Mercurii, 29. Sept.) concionem habuit Zwinglius. In prandio apud principem Helvetici duo senatores et duo concionatores, noctu hujus diei Argentinenses cum principe coenati; ubi princeps ipse me (sc. Hedionem) jussit concionari finita mensa. In coena sanctissime de multis disseruit princeps, principio ut restiterit verbo, ut fugarit concionatores, et quomodo in jejunio circa arcem duos anates sagittarit et posthac comederit non sine remorsu. Urbanus Rhegius suis scriptis lucrifecit. De negotio Rusticorum clementer locutus est; doluit ille, innocentes occisos, ipse multos liberavit a morte. De Müntzero egregium testimonium. Inquit etenim se percupere finem vitae talem; nam totus ingemuerit propter peccata sua ad Deum. Testimonium Domini a Brunschwig citat, non recantasse Muntzerum, nisi quod agnovit errata et petiit a Deo misericordiam. - Der Bericht befindet sich in dem Thesaurus Baumianus II, 161 in der Stragb. Bibliothet.

<sup>3)</sup> Bon den Evangelischen | Zechen und von der | Christen red auß | hailiger ge= | schrifft. Ludwig Häger. D Gott, erlöß die gesangenen. MDXXV. Bl. d<sup>1</sup>. (Ein Cremplar in meinem Besth.)

die Täufer. Bon den Männern, welche die ersten Führer der erneuerten Gemeinden gewesen waren, war keiner dazu im Stande gewesen, die Grundsätze seiner Partei in selbständigen Schriften zusammenzufassen und zu vertreten; die Folge davon war, daß diese Grundsätze gar nicht zur allgemeinen Kenntniß, geschweige denn zur unbefangenen Würdigung gelangen konnten.

Die Beschuldigung, daß der Bauernkrieg, welcher wenige Monate nach der Einführung der Spättaufe ausbrach, in einem urfächlichen Zusammenhang mit der Erhebung der "neuen Sekte" ftehe, fand vielfach Glauben, und da Verirrungen anderer Art unter den Brüdern wirklich vorkamen, so bildete fich eine öffentliche Meinung aus, welche die Schuld aller Unruhen den "Täufern" zuschob. Ja, es fanden sich viele, welche nach der Beendigung des Bauernfriegs die Unterdrückung der Täufer aus keinem anderen Grunde verlangten, als weil sie der Meinung waren, daß, so lange es Täufer gebe, stets von Neuem der Ausbruch eines ähnlichen Aufruhrs zu fürchten fei. Während es in bürgerlichen Angelegenheiten fester Grundsat war und ift, daß man Jemanden erft dann bestraft und tödtet, wenn er Aufruhr begangen hat, bilbete sich hier die Lehre aus, daß diese "Reger" zu vertilgen seien, weil ihre Existenz ben Ausbruch von Unruhen befürchten laffe, und es half nichts, daß einzelne Danner wider die falschen Beschuldigungen und wider die Anwendung des Grundsates, daß man wegen des Berdachts einer qufünftigen Uebelthat Jemanden ftrafen durfe, ihre Stimme erhoben.

Nachdem Luther den Bund mit den Territorial-Gewalten, welche in dem Bauernkriege den Sieg davon getragen hatten, geschlossen hatte und die Herrschaft des fürstlichen Absolutismus entschieden war, wäre bei den Schwierigkeiten, die sich thurm- hoch wider die Brüder erhoben und die sich von Jahr zu Jahr durch mancherlei Berirrungen im eignen Lager steigerten, jede Möglichkeit zur Gewinnung einer geschichtlichen Eristenz verschwun-

ben gewesen, wenn die Ideen der "apostolischen Täufer" in den Gemeinden die Oberhand bekommen hätten.

Aber gerade in dem gefährlichsten Augenblick, im Jahr 1526, wo es schien, als ob die Wendung, durch welche Luther seiner Kirche innerhalb vieler fürstlicher Gebiete eine dauernde Herrschaft gesichert hatte, den Untergang der altevangelischen Gemeinden besiegeln werde, trat die Thatsache an das Licht, daß es keines-wegs bloß die Reterschulen waren, in welchen die altchristlichen und altevangelischen Ideen fortlebten, sondern daß auch in den Bruderschaften der deutschen Werkleute sich diesselben Grundsätze erhalten hatten, und daß sie hier ohne die Trübungen, welche sie dort erlitten hatten, fortgepflanzt worden waren.

## Elftes Capitel.

## Die Bruderschaften der Werkleute und die Reformation.

Wie haben sich die Künfte und Gilben zur Reformation gestellt? — Die Weber und Steinmeigen. — Bilbschuiger, Formschneiber und Auchbrucker. — Joh. v. Staupis und die Buchbrucker. — Die Evangelischen und die Lutherischen. — Die Genoden zu Schleitseing Ungsburg und Nicolsburg. — Denct und Hubmeier übernehmen die Führung. — Die Länterung der alten Ueberlieserungen. — Die "Gottesfreunde" und die "Brüber". — Die vornehmsten Grundsätze der gemäßigten Täuser. — Baren dieselben Unitarier?

In den zahlreichen Bearbeitungen, welche in neuerer Zeit über die Entwicklung der Reformation an das Licht getreten sind, hat man die Stellung, welche die geistlichen und die geslehrten Körperschaften, die Universitäten und die Mönchsorden n. s. w., zu der Bewegung eingenommen haben, oft und einsgehend untersucht. Aus diesen Nachsorschungen hat man zum Verständniß der Ereignisse viel wichtiges Material gewonnen und unter Anderem die Thatsache klar erwiesen, daß der Orden, welchem Luther angehörte, sich innerhalb des Reichs wie anderswärts in einer großen Zahl seiner Mitglieder als Vorkämpser des lutherischen Glaubens bewährt hat.

Ilm so mehr muß es auffallen, daß noch fast an keinem Orte planmäßig Nachrichten darüber gesammelt worden sind, wie sich diejenigen corporativen Verbände, welche weder geistlichen noch gelehrten Charakter besaßen, zu der Bewegung verhalten haben. Die Reformation war doch nicht bloß eine theologische Entwicklung und nicht bloß der Wechsel zweier gelehrten Systeme, sondern sie war, wenigstens in ihren ersten Abschnitten, in her-

vorragender Weise eine volksthümliche Strömung — eine Strömung, die bei weitem nicht bloß die Herstellung einer gereinigeten Lehre im Auge hatte, sondern deren Ziele das gesammte Leben umfaßten. Mußten ihre Wellen da nicht außer den Fürsten und Stadtbehörden, den Pastoren und den Prosessoren auch die lebendigen Körper berühren, welche neben diesen Versbänden in Gilden, Zünften und Bruderschaften von Wertsleuten aller Art zahlreich und mächtig innerhalb des Keiches bestanden?

Es ift heute, nachdem man bis dahin an diesen Corporationen und an der Frage nach deren Stellungnahme gleichgültig vorübergegangen ist, nicht möglich, mit wenigen Strichen ein Bild hiervon zu geben, das Problem kann hier vielmehr nur gestellt, nicht gelöst werden. Indessen ist es zum Verständniß der später zu schildernden Ereignisse doch unerläßlich, wenigstens einige Andeutungen hierüber zu geben.

Unter den Bruderschaften der Werkleute besaßen die Gilben der Weber und der Steinmetzen damals eine ganz besondere Bedeutung, die erstere hervorragend durch den Reichthum und die Zahl ihrer Brüder, die andere durch ihren internationalen Zusammenhang und die geistige Bedeutung vieler ihrer Mitzglieder.

Ueber die Geschichte, Organisation und Verfassung der Weber-Gilben sind wir leider noch nicht hinreichend unterrichtet. Welche Rolle sie aber an einzelnen Orten spielten, haben wir oben bereits in der Geschichte der S. Galler Ereignisse gesehen. Zu Nürnberg begegnet uns um das Jahr 1515 die St. Elsebeth-Bruderschaft, die neben fünsundzwanzig Webern auch viele Personen von den Ehrbaren, d. h. von den Kausseuten, Aurzten, Juristen u. s. w., als Mitglieder besaß. Im Jahr 1518 ers

hielten die Kerzenmeister den Befehl, Niemanden mehr in die Bruderschaft aufzunehmen, und als gegen diesen Erlaß Widerspruch erhoben ward, erklärte der Magistrat, daß das Interesse der Stadt die Maßregel nothwendig mache. 1)

In Augsburg war die Zunftstube der Weber die Leiterin der Bewegung, welche unter den Evangelischen im Jahr 1524 daselbst ausbrach. Sie endete mit der Hinrichtung der beiden obengenannten Männer, Hans Kochs und Leonhard Meisters, die am 15. Sept. 1524 erfolgte. Beide waren Weber, und die Thatsache, daß sie die Aeltesten der dortigen Gemeinde waren, welche die Gegner Waldenser nannten, wirst doch ein sehr bezeichnendes Licht auf die Anschauungen der Evangelischen, von denen hier die Rede ist.<sup>2</sup>)

Ueberall an den großen Mittelpunkten des Seiden- und Tuch-Gewerbes wiederholten sich dieselben Borgänge. Im Boigtland (Zwickau), am Niederrhein, im Jülichschen, Mörsischen, Bergischen, in Flandern (Antwerpen) u. s. w. waren es die Zunftstuben der Weber oder die "Tuchknappen", welche am frühesten für Staupitz und Luther Partei ergriffen³) und die seit der Trennung des Staupitz von Luther zuerst eine evangelische Partei gegenüber der lutherischen bildeten.

Einflußreicher noch als die Webergilden waren um dieselbe Beit diejenigen der Steinmeten und der Bilbschnitzer.

Die Bruderschaft des Steinwerts oder die Bauhütte ist in den Grundzügen ihrer Ordnung sicherlich uralt. Aber der be-

<sup>1)</sup> Die Bruderschaft hieß auch die Grolober Bruderschaft. Es waren also die Bersertiger "grauer Loben", d. h. die Wollenweber.

<sup>2)</sup> Bgl. die Bemerkungen oben S. 225 mit dem Bericht bei Keim, Schwäb. Reformations-Gesch. Tib. 1855 S. 32 f. u. Keim, Ludw. Heber in den Jahrb. f. deutsch. Theol. I, 241. — Die beiden Weber werden als sechzigiährige Männer bezeichnet.

<sup>3)</sup> Näheres darüber bei M. Göbel, Gesch. des driftl. Lebens in der rhein.-westf. Kirche. Coblenz 1849 ff.

sondere Bund der deutschen Banhütte hat seine Organisation doch wohl erst seit der Zeit erhalten, wo der Steinbau auftam und die Baufunst aus den Händen geistlicher Werksente an Steinsmetz-Werkmeister weltlichen Standes überging, d. h. seit dem 13. Jahrhundert. Ich lasse es dahin gestellt sein, ob die Hütsten-lleberlieserung, wonach Albertus Magnus (der Lehrer Meister Echarts) mit der Entstehung der deutschen Bauhütte in Verbindung gebracht wird, eine geschichtliche Grundlage besitzt oder nicht.

So lange die Gothik blühte, scheint sich innerhalb der Baushütte eine gleichmäßige Entwicklung vollzogen zu haben. Als aber im Laufe des 15. Jahrh. die gothische Baukunst und die Bauthätigkeit überhaupt zurückging, nahm die Bruderschaft alls mählich einen veränderten Charakter an.

Die Regensburger "Ordnung des Steinwerkes" vom Jahr 1514 kennt neben Meistern, "welche zur Bruderschaft halten", bereits "Stadtmeister" und andere Meister, "die noch nicht in die Ordnung der Werkleute ersordert waren." An vielen Orten, und besonders überall dort, wo es keine "Bruderschaftshütten" gab, wurden die Steinmehwerkmeister von den Obrigkeiten gezwungen, "Junst zu halten", d. h. sich einer Handwerkerzunst (z. B. den Webern) anzuschließen. Die Folge davon war, daß die Banhütten großen Ubbruch erlitten und daß manche Hütte zur einsachen Junst wurde und in die Reihe der der städtischen Polizei unterworsenen Handwerkerzünste eintrat. Diese Entzwicklung wurde dadurch beschleunigt, daß die Obrigkeiten an manchen Orten dem Eintritt der Werkleute in den Bruderbund der Hütte möglichst viele Hindernisse in den Weg legten 1) — eine

<sup>1)</sup> Alfr. Klemm, Bürtemb. Baumeister und Bildhaner u. f. w. Stuttgart 1882 S. 22, Anm. 2. Ob der Grund, den K. anführt, nämlich eine angebliche Einwirkung des Bundes auf die Lohnverhältnisse, zutrifft, möchte ich dahin gestellt sein lassen. Jedenfalls war es nicht der einzige Grund.

Thatsache, deren Gründe einstweilen noch nicht genügend aufgeshellt find.

Während dem Bunde auf diese Weise viele Wertmeifter verloren gingen, faben fich andere Steinmeten, und zwar sowohl Werkmeister wie Polierer und Gesellen, die den Bütten treu blieben, wegen des Rückgangs der Bauthätigkeit gezwungen, fich verwandten Gewerbszweigen zuzuwenden. Die Bauhütten hatten, obwohl die Steinmeten den eigentlichen Stamm bilbeten, von Anfang an allen benjenigen offen geftanden, welche nach der "Geometrie arbeiteten"; auch waren oft Baufunft, Bildhauerei und Malerei von einem und bemfelben Steinmetwertmeister getrieben worden. Während aber in früheren Zeiten Die Steinmeten nur gelegentlich zeichneten, modellirten ober malten, fam es im 15. Sahrh. mehr und mehr dabin, daß die Plaftik, zumal die Holzschneidekunft, sowie die Malerei zur Saupt= thätigkeit berjenigen Männer wurden, welche zugleich auch Baumeister und Steinmetwerkneister waren. Ich brauche ja nur an Dürer und Nicolaus Manuel zn erinnern, um zur Anschauung zu bringen, was ich meine.

Es ist urkundlich überliesert, daß viele Männer, welche um das J. 1500 vornehmlich als Formschneider thätig waren, zugleich auch das Steinnetz-Handwerk trieben. Nun waren es aber die Formschneider, welche zuerst die Kunst des Briefsdrucks und Tafelbrucks ersanden und übten — dieselbe Kunst, aus welcher die Ersindung der Schriftvervielfältigung mit gesgossen Inpen, d. h. die Buchdruckerkunst, hervorgegangen ist.

In demselben Maße wie die Bauthätigkeit zurückging und der Erwerb aus dieser Quelle versiegte, warfen sich die bisherigen Steinmetwerkmeister mit Gifer auf die neue Erfindung, und an zahlreichen Orten erwuchsen daher plötzlich Buchdrucker-Werkstätten, die eine überaus fruchtbare Thätigkeit entfalteten. Die ehemalige Bruderschaft der Steinmetzen war zu einer Bruderschaft der Formschneider, Buchdrucker, Bildschnitzer und Maler geworden, und als solche hatte sie, indem sie zugleich unabhängisger von ihren bisherigen Auftraggebern, den Klöstern und den Kirchen, geworden war, viele geistige Elemente von großer Stärke in sich aufgenommen.

Wenn die Bruderschaft als Corporation in den gleichzeitisgen Quellen selten in ihrer Thätigkeit geschildert wird, so hat dies einsach darin seinen Grund, daß dieselbe als solche selten öffentlich hervortrat, um das Einschreiten der Obrigkeiten nicht noch mehr, als es disher der Fall gewesen war, wider sich aufzurusen. Bon jeher war unter den Brüdern Verschwiegenheit Pflicht gewesen, und eine strenge Disciplin ward durch die Capitel, welche die capitelberechtigten Meister von Zeit zu Zeit hielten, geübt und gehandhabt. Wie hätten da Außenstehende viel erfahren können?

Genau ebenso wie die Zünfte der Weber waren es die Bauhütten, welche die religiöse Opposition an vielen Orten trugen. Aber es ist sehr beachtenswerth, daß die Buchdrucker, Formschneider u. s. w. nicht erst im J. 1517, sondern schon seit dem Ausbruch des Reuchlinschen Streits (1512) in lebhaster Bewegung waren. Keine Corporation im Reiche hat mehr dazu beigetragen, um die Dunkelmännerbriefe zu verbreiten als diese; nirgends haben die Männer, welche die religiösen Streitschriften verfaßten, eine kräftigere Stütze gefunden als in den großen Officinen von Basel, Nürnberg und Augsburg.

Eben diese Kreise und die mit ihnen eng verbundenen "Liebhaber des Handwerks" waren es dann gewesen, welche seit 1515 in Johann von Staupitz ihren Wortsührer gesunden hatten und die während der Jahre 1516 bis 1524 theilweise zur Partei der Staupitzianer, wie sie sich nannten, gehörten. Ich brauche ja nur an Johann Othmar, Albrecht Dürer und Andere zu erinnern.

Wir haben oben gesehen, daß die Staupitianer so lange Bugleich Unhänger Luthers gewesen maren, als Staupit mit biefem einig war, und daß es in diefem Sinne seine Berechti= gung hat, wenn man diese Männer zugleich als Lutheraner bezeichnet. Als aber Staupit sich von Luther losgefagt hatte. da trat sofort auch die Thatsache an das Licht, daß die Mitglieber der Bruderschaften zwar im Sinne bes Staupit und bes Hans Sachs evangelisch, aber nicht lutherisch sein wollten, und es ift überaus wichtig, daß fie bei ber Erhebung ber Täufer den nahen Anschluß an diese letteren suchten. Wir haben oben bereits von Nürnberg und den Schülern Dürers gehandelt; was dort geschah, wiederholte sich alsbald in Augsburg. Als Ludwig Häter furg vor seiner Zusammenkunft mit den Brüdern zu Murnberg im Juni 1524 in Augsburg war, da waren es außer den Humanisten Andreas Rem und Georg Regel vor Allem die Buchdrucker Silvan Othmar, Beinrich Stehner und Sans Schönsperger, mit benen er verkehrte, und als Bater im Jahr 1525 dahin übersiedelte, trat er in das Geschäft Othmars ein.1)

Achuliche Beweise für die Stellungnahme der Steinmetsbruderschaften ließen sich viele beibringen.

Unter den Täufern hat — um nur noch eins zu erwähsnen — Pilgram Marbeck viele Jahre hindurch eine Führersrolle beseisen. Marbeck war Steinmetzwerkmeister und stammte aus Throl, wahrscheinlich aus der Nähe von Schwatz. Er hat später in Augsburg, Straßburg und Ulm gelebt und an letzterem Ort in dem Geschlecht derer von Pappenheim einflußreiche Gönsner beseisen. Man würde, wenn man seiner Lebensgeschichte nachginge, manche Spuren über die Mitwirkung seiner Zunstzgenossen an der Bewegung, die er leitete, ausbecken können.

<sup>1)</sup> Meyer v. Knonau in der Allg. D. Biogr. XI, 29 und Keim, Jahrb. f. beut. Theol. I, 235.

<sup>2)</sup> S. über Marbed die Allg. Deut. Biographie.

Es versteht sich von selbst, daß überall in den Zünften Männer von verschiedenen Religions-Auffassungen zusammenwirkten. Aber in den Kreisen der Einverstandenen hatten sich doch Ueberzeugungen (und vielleicht auch Uebungen) fortgepflanzt, welche im Anschluß an die altdeutsche Opposition erwachsen waren und die sich in sehr vielen Punkten mit den Jdeen der Ketzerschulen berührten.

Die "Schulen" hatten als unmittelbare Nachkommen der altevangelischen Gemeinden der früheren Sahrhunderte die Gewalt des Amts und manche Theile der altchriftlichen Gemeinde= Berfaffung in lebendiger Uebung unter sich bewahrt; allein die Buruckbrängung in die abgelegenften Bergthäler und in die benachtheiligtsten Bolkstreise hatte ben Gesichtstreis vieler Mitglieber verengert und dem Ganzen nicht bloß den Charafter des Settenhaften aufgeprägt, sondern auch, wie wir saben, die Reinheit ber Ueberlieferung in manchen Puntten so fehr beeinträchtigt, daß die Erfüllung der Aufgabe, das Salz der Erde zu fein, schon längst für sie unmöglich geworden war. Dem gegenüber hatten die Bruderichaften der Werkleute ihren Git an den Mittelpunkten bes geiftigen Lebens und waren auf mehr als einem geiftigen Gebiet selbst die Führer; vor Allem aber war unter ihnen, wie wir seben werden, durch die gelehrten Männer, die ihnen nabe ftanden, die religiöse Ueberlieferung auf Grund felbständiger Foridungen in den altdriftlichen Quellen geläutert, vertieft und gereinigt worben.

Nachdem es feststand, daß Luther, dessen erste Schritte die Brüder aller Orten auf das lebhasteste unterstützt hatten, ansstatt die Ideale der älteren Evangelischen zur Verwirklichung zu bringen, vielmehr allmählich sich gegen seine ehemaligen Freunde kehrte, trat eine wachsende Entfremdung zwischen den bisherigen

Berbündeten ein; da die Brüder aber auch mit der römischen Kirche gebrochen hatten, so ergab sich bald für sie die Nothewendigkeit, aus der bisherigen Zurückhaltung herauszutreten und die öffentliche Loslösung von den übrigen Kirchen zu verssuchen.

Man weiß, daß der gleiche Beschluß einst unter den husistischen Bewegungen in Böhmen gereist war. Aber während die Brüder ihn dort auf einer allgemeinen Versammlung von Absgeordneten der Bruderschaften und "heimlichen Gemeinden" zur Ausführung gebracht, auch die Wiederausnahme der religiösen Gebränche, die sie für schriftgemäß hielten, ins Werk gesetzt und die Gewalt des Amts von dem Waldenser-Vischof Stephan einsgeholt hatten, ging im J. 1525 plötzlich die Nachricht durch das Land, daß die Brüder in Zürich, ohne gemeinsame Schritte abzuwarten, auf eigne Hand die öffentliche Lossagung vollzogen hatten.

Mit dieser Maßregel waren viele Brüder insofern volls fommen einverstanden, als man allgemein die Spättause für die schriftgemäße Tause ansah; aber die Männer, die diesen Schritt thaten, waren doch nur die Vertreter einer einzelnen Gemeinde, welche noch dazu, wie sich alsbald zeigen sollte, gar nicht die Möglichkeit besaßen, die literarische Vertretung der Partei zu übernehmen und die Führerrolle, die sie durch ihr Vorgehen in Anspruch genommen hatten, zu behaupten.

So wenig nun aber auch die Brüder das Vorgehen der Züricher "Schule" in allen Punkten billigen mochten, so erkannten viele Mitglieder doch, daß hier um ihre eigne Sache geskämpft werde, und nachdem schon seit Jahren die Beziehungen zwischen den Oberdeutschen und den Schweizern geknüpft waren, war jest die Aufgabe, um die es sich handelte, klar vorgezeichenet. Es galt, die Bewegung, unter vollster Wahrung aller besrechtigten Forderungen der Schweizer, in eine besonnene und

gemäßigte Bahn zu leiten und die Entschließungen der Gesammtsheit, welche die Schweizer nicht eingeholt hatten, durch die Berusung einer allgemeinen Versammlung nachträglich einzuholen. 1)

Die Schritte, welche geschahen, um dies Ziel zu erreichen, kann ich an dieser Stelle nicht im Einzelnen versolgen. Es kamen mehrere größere Versammlungen zu Stande; die erste samen mehrere größere Versammlungen zu Stande; die erste same am 24. Februar 1527 zu Schleitheim im Schafshauser Gebiet statt, die zweite und entscheidende Synode wurde in der letzten Augustwoche des Jahres 1527 zu Augsburg gehalten. Es war dies vielleicht die ansehnlichste Versammlung, die von den Brüdern seit der Synode von Khota gehalten worden war, und sowohl aus der Schweiz, wie aus Obers und Nieders Destreich, Throl, Baiern, Franken, der Rheinpfalz u. s. w. waren Abgeordnete (im Ganzen etwa sechzig Brüder) anwesend.2)

Als Theilnehmer werden in unseren Quellen genannt: Pilgram Marbeck, Beter Scheppach, ein Maler aus Augs-burg, Gregor Maler von Chur, ein Deutschordensherr Namens Leonhard aus Nürnberg, Sigmund Salminger aus München, Jacob Dachser aus Jngolstadt, Hans Schlaffer aus Ober-Destreich, Leonhard Schiemer aus Judenburg<sup>3</sup>), Thomas Waldhauser aus Steper, Hans Langenmantel aus Augsburg<sup>4</sup>), Ludwig Häger aus Bischofszell, Hans Hut

<sup>1)</sup> Nach ben Münsterschen Berirrungen war bekanntlich ebenfalls ber erste Schritt ber Brüber die Berufung einer allgemeinen Versammlung nach Bocholt (1538).

<sup>2)</sup> Ueber diese Versammlungen f. Cornelius, Münft. Aufruhr II, 67.

<sup>3)</sup> Ueber Schlaffer, Schiemer (Schöner) berichten die Märtyrerbücher der Taufgefinnten, besonders Til. v. Braght.

<sup>4)</sup> Ueber Langenmantel s. die Allg. Deut. Biographie. — J. Heller, Leben und Werke Albrecht Dürers II, 1 S. 29 schildert ein Porträt Dürers von H. Langenmantel, welches unter den von Dürer im Jahr 1515 zu Augsburg angefertigten Stizzen sich befindet: "H. Langenmantel, Buste eines Mannes in den 40er Jahren, mit kleinem Schauns und Kinnbart, kurz

aus Haina in Franken, Jacob Kaut aus Worms, Jacob Groß aus Walbshut, Lucas Hafner aus Augsburg und viele Andere. 1)

Theilnehmer an der Bersammlung berichten uns, daß 30hann Denck und Hans Hut in derselben "die Bornehmsten" gewesen seinen, und daß, nachdem sich anfangs zwischen den Genannten Meinungsverschiedenheiten ergeben hatten, schließlich eine volle Einmüthigkeit erzielt wurde, und daß Dencks Jdeen es waren, welche den Sieg davontrugen.

Eine ähnliche Berathung, doch von geringerer Bedeutung, fand gegen Ende 1527 auf dem Schlöß des Herrn Leonhart von Lichtenstein, der selbst Mitglied der Gemeinde und Bruder<sup>2</sup>) war, statt, und zwar war es hier Balth. Hubmeier, der das Religionsgespräch leitete und durch dessen Ansehen die Entscheis bung herbeigeführt ward.

Es kommt in diesen Ereignissen die Thatsache zum Ausbruck, daß die Periode, in welcher Grebel, Manz und Blaurock die geistigen Führer der Partei gewesen waren, ihren Abschluß gefunden hatte, und daß die Leitung in die Hände Dencks und Hubmeiers übergegangen war.

Unter ben gleichzeitigen Chronisten wird wohl nicht ein einziger sein, der nicht die gleiche Beobachtung gemacht hätte. Auf die chronifalischen Aufzeichnungen Kilian Leibs, Sebastian Francks und anderer Augenzeugen habe ich früher schon hingewiesen. Die Gerichtsprotocolle, die amtlichen Erlasse, die Zeusgenaussagen gefangener Täufer bestätigen die gleiche Thatsache, und vor Allem liefern die Streitschriften Zwinglis, Bucers,

abgeschnittenen Haaren und nach links gewendet. Diese Zeichnung ist mit mehr Sorgsalt als die andern ausgesührt. Höhe 9 Z. 4 L. Breite, 6 Z. 3 L. Auf der Rückseite sieht von Dürers Hand: langmands".

<sup>1)</sup> Näheres bei Reller, Die Reformation G. 426 ff.

<sup>2)</sup> Den Beweis f. bei Bed, Geschichtebucher u. f. w. G. 73.

Badians, Capitos, Rhegins', Conr. Schmids, Berthold Hallers, Just. Menius', des Matthesius Predigten über Luther, Hamelsmanns Geschichtsbücher, Casp. Francks Ketzerkatalog, die Indices der verbotenen Bücher und andere Quellen den Beweis für das Ansehen, welches in den verschiedenen Ländern gerade Hubmeier und Denck unter den Taufgesinnten zeitweilig genossen haben.

Im Jahr 1525 veröffentlichte der Gerichtsschreiber der Stadt Luzern, Joh. Salat, eine "Chronik und Beschreibung vom Ansang des neuen Unglaubens", in welcher es heißt: "Zu dieser jetzt angesangenen Sekte stand auch im 1526 Jahr einer, genannt Johannes Denck, war Schulmeister zu St. Sebald zu Nürnberg, ein sehr gelehrter Mann in dreien Sprachen, der machte sich hersür, daß er auch der Höchsten einer, und unter ihnen (den Täusern) ein Oberer und Bischof geachtet wurde. Er ist sonst seines Wandels und Wesens ein frommer, züchtiger Mann gewesen, wo er des Hummelgeistes sich gemüßigt hätte. Der hat viel Büchlein geschrieben u. s. w."1)

Und von Hubmeier, den Salat ebenso wie Denck aus der unmittelbarsten Beobachtung gefannt haben wird, sagt er: "An die Täuser und an die Zwinglische Kotte hat sich auch gehängt einer, genannt Balthasar Hubmeier von Friedberg, ein gesehrter und beredter Doktor, der etwan Prädisant an Unser-Frauen zu Ingolstadt gewesen, darnach gen Regensburg, auch Waldshut kam und (der sich) auch fast allenthalben gehalten, daß man ihm Sturm nachläntete, (wurde) zuletzt ein Täuser. Erstlich war er gar zwinglisch, kam auch deßhalb gen Zürich zum Zwingli, ebenso auch in ihren Gesprächen, die sie zu Zürich hielten, half er irritiren".

Ein anderer Schweizer, Valerius Anshelm († 1540), ein

<sup>1)</sup> Archiv für die schweizerische Ref.-Geschichte u. s. w. I. Bd. Freiburg i/B. 1869 S. 19.

Freund Badians, schrieb im Auftrag des Magistrats von Bern, wo er seit 1520 Stadtarzt war, eine Chronik, die sich in Sachen der Täuser weder durch Unparteilichkeit, noch durch Genauigkeit auszeichnet, die aber doch ebenfalls außer Grebel und Manz die zwei "gelehrten Gesellen", Denck und Hätzer, und den Dr. Balthasar als die vornehmsten Wortsührer namhast macht. 1)

Wir haben gesehen, daß die Trübungen, welche die alte Ueberlieserung ersahren hatte, vornehmlich in der Uebertragung der apostolischen Regel oder der "evangelischen Gebote" auf die ganze Gemeinde ihren Grund besaß. Es lag in der Natur der Dinge, daß durch diesen Jrrthum die Gemeindes Ordnung, mithin gerade der wichtigste Theil des Gemeindelebens, verwirrt und verdunkelt wurde, und es kam daher für diesenigen, welche jenen Verirrungen entgegentreten wollten, Alles darauf an, die Brüder zu überzeugen, daß die Regeln, welche Christus für die Apostel oder die Gottesfreunde im engeren Sinn gegeben hatte, nicht für alle Christen bestimmt waren.

Ich habe mich vergeblich bemüht, in den Schriften und den Ausfagen der "apostolischen Täufer", zu welchen in dieser Hinssicht auch Hubmeier zählt, den Namen oder den Begriff der Gottesfreunde oder der Freunde im Unterschied von den Brüsdern zu finden. Während im 14. und 15. Jahrhundert unter den sogenannten Waldensern auf diese Unterscheidung das größte Gewicht gelegt zu werden pflegt und oft außer den "Freunden" und den Brüdern auch noch die Meister (Magistri) unters

<sup>1)</sup> Baler. Anshelm, Berner Chronit bis 1526, herausg. v. E. Stierlin, Bern 1833 Vol. VI S. 267. — Bei Guy de Bres, La Racine etc. des Anabapt. 1565 S. 3 wird angegeben, daß außer Th. Münzer Dr. B. Hubmeier, Mel. Rinck, Jean Hut, Jean Denck und Ludw. Hätzer die Häupter ber "Wiedertäuser" gewesen seien.

schieben werden 1), ist von solchen Stusen unter den apostolisschen Täusern nichts zu bemerken. Die eigentlichen "Wiederstäuser" sprechen allerdings sehr oft von den Vollkommenen oder den Reinen und Heiligen und gebrauchen damit Namen, welche früher für die apostolischen Wanderprediger übslich waren; aber sie bezeichnen damit unterschiedslos alle diesjenigen, die zu ihrer Gemeinschaft gehören, und in der That war es ja auch ganz folgerichtig, daß es für sie, nachdem sie alle Christen unter die apostolische Regel gestellt hatten, nur noch eine Stuse, nämlich die der Vollkommenen, gab.

Dagegen wird die Literatur, die mit Dencks Namen verknüpft ist, und zwar sowohl die, welche von ihm selbst herrührt, wie die seiner Gesinnungsgenossen, durch die häusige Erwähnung der Gottesfreunde gekennzeichnet. Allerdings dient das Wort nicht ausschließlich zur Bezeichnung der "Boten Gottes", sondern überhaupt zur Bezeichnung eines in der Liebe zu Gott und zu Christus gereisten Mannes, und der Gebrauch der Worte Christen (Brüder), Liebhaber der Wahrheit und Freunde Gottes, wie er sich bei Denck sindet, erinnert sehr an die Stusen des ansangenden, zunehmenden und vollkommenen Menschen und an die "drei Stasseln der Gerechtigkeit", wie sie Staupitz sehrt und wie die sogenannten Waldenser sie kannten.

Allein daneben findet sich eine Auseinanderhaltung der Gottesfreunde und der Brüder in einem Sinne, welcher darauf hindeutet, daß damit eine klare Scheidung zwischen den Wanderpredigern, welche "Botschaft werben an die Fremden" und die der apostolischen Regel unterworfen sind, und den Brüdern, welche einfach unter dem Gesetze Christi leben, gesmacht werden soll.

<sup>1)</sup> Die Amici dei heißen auch wohl Magistri majores. Daneben aber gab es (außer den Fratres) auch Magistri minores. Näheres bei Keller, Die Reformation, Register unter Magistri,

In dem vierten Capitel der "Ordnung Gottes" wird der Freund Gottes geschilbert als ein Mann, ber ben Frieden des Herzens auf das vollkommenste erreicht hat, der nichts weiter begehrt, als auch Andern jum Frieden zu helfen und seine Liebe für die Brüder unter Breisgebung feiner felbft, wo es noth ift, zu erweisen, der nicht allein thut, was im Gesetz (Chrifti) vorgeschrieben ift, sondern auch alles das erfüllt, was nicht im Besetz befohlen ward. In der Schrift vom "Gesetz Gottes" wird ebenfalls mehrfach von den Brüdern und den Gottesfreunden gesprochen. "Wer seinen Bruder nicht lieb hat, der hat gewiß Gott auch nicht lieb, benn er halt seine Gebote nicht; wer Gott lieb hat, deffen Herz ift ftets bei Gott, und ift ihm leib, wo er ein mußig Wörtlein ober Werk thut, geschweige benn daß er fündige". Das ist das Gebot für die Brüder; viel ftrenger ist die Regel für die Gottesfreunde; ihnen ift ein mußiges Wort nicht bloß leid - man erinnere fich, daß in den altevangelischen Gemeinden mußige Reden und unnüte Worte verpont waren -, sondern der Freund Gottes, fagt Dend, balt das allerfleinste, was er ohne die Gewißheit der llebereinstimmung mit Gottes Wort und Willen fagt oder thut, für Gunde. Besonbers wichtig ist ber Gebrauch ber Unterscheidung in Dencks Schrift "Bon der wahren Liebe", in welcher am Schluß auch von der Obrigkeit und der Theilnahme der Chriften an derselben die Rede ift. Dort heißt es, daß die "Gemeine Chrifti" feine anbere Strafe kennt als die Ausschließung oder die Ermahnung zur Besserung. "Richt als ob die Gewalt an sich selbst unrecht sei, die bose Welt angeseben, denn fie dient Gott zu seiner Rache, sondern weil die Liebe (b. h. Chriftus) noch ein Befferes allen ihren Kindern lehrt, nämlich daß fie Gott zu feiner Gnade dienen sollen. Denn es ist die Art der Liebe, daß sie nicht will oder begehrt, Jemandem schädlich zu sein, sondern (fie will) Jeder= mann zur Befferung bienen, so viel es ihr möglich ift.

aber ein Hausvater ist, der handle mit Weib und Kind, Knecht und Magd, wie er wollte, daß Gott mit ihm handle, das wehret ihm die Liebe nicht. Und so fern es möglich wäre einer Obrigkeit, auch also zu handeln, so möchte sie auch wohl christlich in ihrem Stand sein. Dieweil es aber ja nicht möglich ist, so soll und mag ein Freund Gottes nicht in die Obrigkeit, sondern daraus wachsen."

Der Zusammenhang des ganzen Abschnitts, der vornehmslich vom Schwertgebrauch und Krieg handelt, ergiebt, daß der Ausdruck "mit Gewalt fahren und herrschen", wie ihn Denck gebraucht, auf die mit der damaligen Handhabung der Hersschaftsrechte eng verknüpfte Gewalt über Leben und Tod zu beziehen ist. Sosern aber eine Obrigkeit nur eine Strafgewalt übt, wie sie der Hausvater übt, d. h. eine erziehende Strafsgewalt, sosern mag sie auch wohl christlich in ihrem Stand sein. Nur der Gottesfreund, d. h. der, der unter der apostoslischen Regel steht, soll überhaupt kein bürgerliches Amt bestleiden.

Was Denck aber auch durch den Gebrauch des alten Namens hat andeuten wollen<sup>1</sup>), so steht doch fest, daß er sich mit voller Araft den Versuchen, die apostolische Regel zum Gesetz für die ganze Gemeinschaft zu machen, entgegen warf und der Ueberzeugung kräftigen Ausdruck gab, daß der Schwerpunkt christlichen Wesens nicht in äußeren Lebensformen, auch nicht im Cultus oder den Ceremonien, sondern in der Gesinmung und der Reinheit des Herzens oder der "wahren Liebe" gelegen sei.

<sup>1)</sup> Ueber ben weiteren Gebrauch vgl. die Stelle der Schrift "Bon ber wahren Liebe", die vom Eidschwur handelt.

Das Wesen der rechten Gemeinde aber wird nicht durch die "apostolische Regel", sondern durch die Beobachtung der apostolischen Gemeinde Verfassung, wie sie Christus (Ephes. 4, 11—12; 1. Cor. 12, 28) besohlen hat und wie die altchristlichen Gemeinden sie geübt haben, begründet. Das grundlegende Prinzip dieser ältesten Ordnung war die Freiheit und Freiwilligkeit des Gemeindelebens, sowie namentlich die Selbständigkeit der christlichen Gemeinschaft, und zwar sowohl der Gesammt-Gemeinde gegenüber dem Staat, wie der Einzel-Gemeinde gegenzüber der Gesammtheit.

Die Synobe, die im J. 1527 zu Angsburg tagte, war vollkommen darüber einig, daß die Gemeinde bei Bestellung der Aemter und der Nebung des Bannes, sowie in allen sinanziellen Fragen zu wesentlicher Mitwirkung berusen sei. Aber gleichzeitig wollte man weder die Bischöfe und Aeltesten, noch die Diakonen und Diakonissen, noch auch die "Boten Gotztes", die den "Fremden" das Evangelium zu bringen bestimmt waren, entbehren. 1)

Daß die Einrichtung des Apostolats in den altevangelisschen Gemeinden des 16. Fahrhunderts in thatsächlicher Uebung war, ergiebt sich zur Genüge aus den Atten. Sowohl die strengesren wie die weitherzigeren Richtungen hielten daran fest. Ein Mann, der selbst das Apostelamt bekleidet hat, schildert die Sendboten als Diener der Gemeinde, "die von Gott und seiner Kirche mit dem Besehl des Evangelit ausgesandt werden, die Lande zu durchziehen und auszurichten den Gehorsam des Glaubens unter seinem Namen, d. h. mit dem Wort und der Tause".2)

<sup>1)</sup> Apg. 15, 22 heißt es: "Hierauf beschlossen die Apostel und die Aeltesten und die ganze Gemeinde" und 15, 23: "Die Apostel und die Aeltesten und die Brüder" u. s. w.

<sup>2)</sup> Bed, Geschichtebücher S. 39 Anm. 2.

"Die Sendboten ber täuferischen Rirche, fagt ein neuerer Foricher1), begannen ihre Bredigt mit dem Ruf zur Buge und mit der Berfündung der nahen Zufunft des Berrn, des Gerichts über die Welt und der Strafe der Gottlosen. Nicht von dem Evangelium, fagten fie, welches in den letten Jahren gepredigt worden, fann die Rettung der Denichen fommen. Es widerlegt sich selbst durch die Früchte, welche es bringt. Seine Brebiger vermögen nur zu zerstören, nicht zu bauen: nirgends haben fie eine wahrhaft driftliche Gemeine gegründet, die Lafter werden nicht gestraft, der Bann nicht gebraucht, teine Besserung bes Lebens bewirkt. — Die Männer, welche diese Botschaft brachten, tamen in unicheinbarem Gewand, arm wie die Apostel, bemüthiger Haltung. Sie wandten sich an die Armen und Niebrigen, benn zu biefen, fagten fie, habe Gott fie geschickt. Mit bem Gruß bes Friedens betraten fie die Sutten, fprachen von ben Werken der Liebe und von der Berderbniß der Welt, lasen aus der h. Schrift, erklärten und lehrten. - Die Redner maren Befenner und Märtyrer, und die Flamme, von der fie felbft ergriffen waren, entzündete auch die Borer. Berfolgt und fluchtig, ihrer Nahrung und ihres Lebens nicht ficher, legten fie durch die That ein Zeugniß für ihre Worte ab: darum wirften diese mit der vollen Macht ihres biblischen Inhalts, erbaulich und herzgewinnend, erschütternd und niederwerfend."

Innerhalb bes Collegiums ber Wanderprediger galt nun allerdings die apostolische Regel. Da sie liegende Güter, Renten, Zinsen, Häuser u. s. w. als persönliches Eigenthum nicht besitzen durften, so war die Vermögensgemeinschaft und die Gemeinsamfeit des Lebens unter ihnen Gesetz. Das graue Gewand, welches einst die Gottesfreunde trugen, und welches die "Gesellschaft der Freunde" (Duäfer) ja noch heute trägt,

<sup>1)</sup> C. A. Cornelius, Münftericher Aufruhr II, 47 f.

war unter ihnen ebenfalls vorgeschrieben. Dem Sinn der Answeisung, die Christus gegeben hatte, nämlich daß die Einfachsheit und selbstvergessene Demuth seiner Boten in dem äußeren Auftreten zum Ausdruck kommen sollte, war damit auch ohne den Gebrauch von Sandalen und ohne sonstige Aeußerlichkeiten genügt.

Auch übten die Wanderprediger die Fußwaschung und den Bruderkuß, und die Verwaltung bürgerlicher Aemter war ihnen untersagt. Indem sie ihr ganzes Dichten und Trachten darauf richteten, die Seelen für die Ewigkeit zu gewinnen, sollten sie der Sorge um das Diesseits möglichst entrückt sein. Ihre Aufgabe war es, in selbstverleugnender Hingabe die seelisch Kranken zu heilen und die geistig Todten aufzuwecken und dem Vorbild Jesu Christi nachzusolgen.

Stets waren von den Brüdern mehrere auf der Wanderschaft, und zwar zogen sie immer zu zweien, je ein älterer und ein jüngerer Mann, auf ihre Mission. Von Zeit zu Zeit aber verssammelten sie sich in den Bruderhäusern, um ihre Capitel zu halsten und gemeinsame Angelegenheiten zu berathen. Da die Gesmeinden in großer Selbständigkeit einander gegenüber standen, und da es außer den regelmäßigen Synoden und deren Ausschüssen keine hierarchische Ordnung oder bureaufratische Gliederung von geistlichen Behörden gab, so bildeten die Wanderprediger die einzige ständige Vertretung der Gesammtheit und den Zusammenhalt des Ganzen — eine Vertretung jedoch, welcher unter den Brüsdern sein anderer Einfluß als der des Vertrauens und der Liebe, welche sie sich erworden hatten, zustand.

lleberhaupt lag der Schwerpunkt ihrer Thätigkeit nicht in irgend einer hirtenamtlichen Wirksamkeit innerhalb der Gemeinden, welche deren regelmäßigen Organen, den Bischöfen, Predigern und Diakonen, überlassen blieb, und die sich auch mit dem überlieferten Judependentismus nicht wohl vertragen

hätte. Bielmehr war es von jeher ihre Hauptaufgabe, die Gesammtheit nach außen hin zu vertreten, die Grundfätze und die Glaubenslehren nach außen hin durch Schrift und Wort zu verstheidigen und gleichsam die Vermittler zwischen den Brüdern und den "Fremden" zu sein.

Für eine Gemeinschaft, welche die Gewissen an kein geschriebenes Bekenntniß binden wollte noch konnte, war ein Colles gium von Männern, die durch ihren Beruf darauf hingewiesen waren, die Ueberlieserung zu bewahren und fortzupflanzen ein dringendes Bedürsniß. Zwar stand der Grundsatz sest, daß die Gemeinden selbst in erster Linie die lebendigen Zeugen des erserbten Glaubens der Bäter sein sollten, aber eine Bertretung dieses Glaubens nach außen hin konnte nicht durch die EinzelsGemeinden noch durch deren Prediger stattsinden, und das Prinzip, daß der christliche Glaube innerhalb seiner Grundgedanken sich, das der christliche Glaube innerhalb seiner Grundgedanken sich fortzuentwickeln berusen sei, konnte ohne entsprechende Organe nicht verwirklicht werden.

Es war der Natur der Sache nach eine besonders schwierige Aufgabe, das Institut des Apostolats mit der Verfassung der Gemeinden, deren Selbständigkeit in keiner Weise gefährdet werden durfte, in eine organische Verbindung zu bringen. Man mußte einen Weg sinden, durch welchen in gleicher Weise die Gefahren, denen die Brüder in Mähren anheimgefallen waren, umgangen und andererseits der gänzliche Wegfall des wichtigen Amts vermieden wurde.

Die Brüder, welche innerhalb der Bruderhäuser in Bersmögensgemeinschaft nach der apostolischen Regel lebten, standen im Grunde außerhalb der regelmäßigen Organisation der Gesmeinschaft. Freiwillig hatten diese Männer ihrem Besitz zu Gunften der Gemeinschaft entsagt, freiwillig waren sie Mitgliesder der Bruderhäuser geworden, freiwillig mußten die Dienste sein, wo und wie sie dieselben leisteten. Frgend eine hierarchische

Befugniß oder gar Aufsichtsrechte irgend einer Art konnten ihnen nicht eingeräumt werden, wenn man nicht gefährlichen Mißbräuchen die Thür öffnen wollte. Nachdem schon seit etwa 1522 der Uebelstand zu Tage getreten war, daß beliebige Personen, nachdem sie die apostolische Regel angenommen hatten, ohne die Handaussegung und Sendung umherzogen und den Gesmeinden zur Laft sielen, hielt es die erwähnte Augsburger Synode für richtig, die Abordnung wie die Bevollmächtigung der Sendsboten selbständig in die Hand zu nehmen.

Es läßt sich nicht nachweisen, daß die Boten, die damals in die Lande gesandt wurden, den Auftrag erhielten, innerhalb der schon bestehenden Gemeinden hirtenantliche Geschäfte wahrs zunehmen; vielmehr wurden sie zu den "Fremden" geschickt, und in die Gemeinde kamen sie offenbar nur, wenn sie gerufen wurs den, oder wenn es sich um die Uebung der Disciplin handelte.

In späterer Zeit erscheint als eine der Pstichten<sup>1</sup>) der Sendsboten die Mitwirfung bei der Ausübung der Bindes und Löses Gewalt. Gemäß 1. Cor. 5, 3, wo der Apostel bei der Uebung des Bannes mitberathend und mitentscheidend thätig ist, war es offenbar ein uralter Brauch, daß die Gemeinden nur unter Mitwirfung eines Bevollmächtigten der Gesammtgemeinde und besonders eines fremden, d. h. unparteiischen Mannes, die Disziplin üben wollten. Es versteht sich, daß diese Disziplin nicht zum Zweck der Erziehung, sondern lediglich zum Zweck der Reinhaltung der Gemeinde von offenbaren Misse thätern geübt ward, wie sie ja denn auch in der alten Kirche nur bei Göhendienst, Gotteslästerung, Mord, Ehebruch, Unzucht und falschem Zeugniß angewandt zu werden pslegte.

Die Gemeinden brachten den mandernden Predigern überall

<sup>1)</sup> Näheres über beren Pflichten f. im Gemeindeblatt der Mennoniten hrsg. v. U. Hege 1886 Nr. 7.

eine hohe Berehrung entgegen, und es ist merkwürdig, daß der Name Bater in derselben Beise wie im 15. Jahrh. anch noch im sechzehnten in der Anrede benutzt wurde. 1) In der symbolisschen Sprache, die unter ihnen beliebt war, wird die Gemeinde gern mit einem Tempel 2) verglichen und die Sendboten werden als die leuchtenden Sterne bezeichnet. 3) In den Schriften und Formularbüchern der späteren Tausgesinnten, die zum Theil auf sehr alten Quellen beruhen, ist zwar der Name Apostel oder Sendboten verschwunden, aber die reisenden Brüder oder auch die zwei fremden Männer, die von Zeit zu Zeit kommen, sind den Gemeinden noch immer wohl bekannt. 4)

In England hielten während des 17. Fahrhunderts sowohl die General Baptists wie die Quäcker entschieden daran fest, daß der Dienst des Apostolats unter ihnen noch in Uebung sei, ja, John Fox behauptete, daß er und seine Gehülsen die Gewalt und Vollmacht des apostolischen Amtes überkommen hätten; doch wollte er damit nicht eine apostolische Inspiration für

<sup>1)</sup> Bed, Geschichtsbücher S. 39.

<sup>2)</sup> Ubbo Philipps erzählt: "Melchior (Hofmann) hatte aus dem Gefängniß geschrieben, daß man mit der Tause zwei Jahre sollte einhalten und in der Stille allein lehren und vermahnen, nach dem Fürbilde des Tempels Jorobabels, Esrae und Haggai, dessen Bau im Ansang zwei Jahre durch die Feinde verhindert wurde. — Mit dergleichen Figuren und Bilbern ging man viel um. Jehring-Buddeus, Gründl. Historie u. s. w. 1720 S. 196.

<sup>3)</sup> Bed, a. a. D. S. 39.

<sup>4)</sup> Die "reisenden Brüder" werden bei Erwähnung der Fußwaschung wiederholt genannt (vgl. Korte Belydenisse des christl. Geloofs etc. 1698 Pars II, art. XII p. 73). Offenbar fand nach Ankunft der Sendboten in einer Gemeinde das Abendmahl statt und nach altem Gebrauch hatte der Apostel dann die Pflicht, einer Anzahl der anwesenden Männer die Füße zu netzen. Daß der Besehl der Fußwaschung von Christus nicht an die Frauen, sondern lediglich an die Männer und Sendboten seiner Lehre ergangen ist, haben wir oben bereits gesehen.

sich in Anspruch nehmen, sondern lediglich ein besonderes Amt von Dienern der Gemeinde dadurch bezeichnen.1)

Es war doch eine überaus folgenreiche Thatsache, daß in demselben Augenblick, wo sich in weiten Kreisen die Uebersengung festsetze, daß das Wesen der Kirche und das Seelensheil der Menschen an die reine Lehre und an die rechte Verwalstung der Sacramente gebunden sei, eine Gemeinschaft auftrat, welche die Gewissen nicht an irgend ein von Menschen verfaßtes Glaubensbekenntniß binden wollte, sondern lehrte und glaubte, daß das Kennzeichen der rechten Gemeinde in der Beobachtung der apostolischen Gemeinde-Verfassung, nicht aber in der Uebung bestimmter Ceremonien zu suchen sei.

"Es sind die Sitten (d. h. die Ceremonien), sagt Denck in der Schrift von der wahren Liebe, nicht dermaßen aufgerichtet, daß Niemand selig werden möge, der sie nicht halte; aber wo man sie halten mag, da soll man es mit rechtem Ernst thun". An anderer Stelle schreibt er: "In Dem zeigen sich die Menschen am allermeisten als Menschen, wenn sie so arg um äußerlicher Dinge oder Elemente willen zanken. Die sie zu viel verachten, diesselben betrüben die unwissenden Menschen; die, welche sie zu hoch halten, verringern die Ehre Gottes. Ceremonien an sich selbst

<sup>1)</sup> Barclan, The inner life of the Religious Societies etc. 1877 . 176 [agt: Both the General Baptists and the Friends argued with the Seekers, that there was ,the presence of an apostolical power now a mong us directing and authorising men in the gathering of churches etc. This throws considerable light on Fox' statement, that he and his helpers were in the spirit and power of the Apostles. We therefore see, that this is not a claiming of Apostolic inspiration, but speaks of a vital distinction of church officers. — The General Baptists and the Society of Friends maintained, that the necessity for such officers had not ceased.

sind nicht sündlich, aber wer meint, etwas dadurch zu erstangen, es sei durch Tausen oder Brodbrechen, der hat einen Aberglauben. Ein Gläubiger ist frei in äußerlichen Dingen, doch wird er sich nach seinem Bermögen besteißigen, daß die Ehre Gottes durch ihn nicht vermindert und die Liebe des Nächsten nicht freventlich verachtet werde. Ber sich um die Ceresmonien hart bemühet, der gewinnt doch nicht viel; denn wenn man schon alle Ceremonien verlöre, so hätte man davon doch keinen Schaden und zwar wäre es besser, sie zu entbehren als sie zu mißbrauchen".

Ebenso wie Denck dachten in dieser Beziehung andere ansgesehene Männer der Partei, z. B. Johann Bünderlin von Linz, welcher im Jahr 1527 zu Augsburg die Spättaufe emspfangen hatte. 1)

Es ist merkwürdig, wie sehr die Auffassungen der "gemeisnen Täuser" mit den Ideen der sogenannten Waldenser auch in diesem wichtigen Punkte übereinstimmen. Wie die Lehre und die Lebensordnung der apostolischen Täuser sich mit den Ansschauungen und Gewohnheiten der wandernden Prediger des 14. und 15. Jahrhunderts deckt, so die Lehre der gemeinen Täuser mit der der gewöhnlichen Waldenser-Brüder.

Wir wissen, daß die Letzteren zwar grundsätzlich an der Schriftgemäßheit der Spättause sestgehalten hatten, aber unter dem Druck der Zeit sich ebenso wie es einst die ältesten Christen gegenüber den jüdischen und heidnischen Ceremonien thaten,

<sup>1)</sup> S. über ihn die wichtigen Nachrichten bei F. D. zur Linden, Melchior Hofmann. Leipzig 1885 S. 16 ff. — Ferner den ausschlichen Aufsatz von Dr. Alexander Nicoladoni, Joh. Bünderlin von Linz und s. Stellung zu den Wiedertäufern im 46. Bericht über das Museum Franzisco-Carol. Linz 1888 S. 1—40. — Einzelnes bei W. J. Leendert, Melchior Hofmann. Haarlem 1883 S. 251 u. 281.

in allen den Dingen, die nicht wider ihr Gewissen waren, um des Friedens willen unterordneten. 1)

Für diese ältesten Christen waren ebenso wie für die sog. Waldenser die Verheißungen und die Gebote, welche die Herrenworte enthielten, besonders das Gesetz Christi, nämlich das "königliche Gesetz" (Jac. 2, 8) — d. h. das Gesetz der Liebe — und das Gesetz, welches in der Bergpredigt enthalten ist, nicht aber Ceremonien oder dogmatische Desinitionen, das Wesentliche des Christenthums, und es ist wichtig, daß auch bei den gemäßigten Täusern die gleichen Grundsätze geübt worden sind. Ebenso wie bei Denck und seinen Zeitgenossen sindet sich in den Schristen der Tausgesinnten des 17. Jahrhunderts, 3. B. in dem Bestenntniß des Ruurd Gerbens, die Betonung des "Gesetzes Christi"."

Es versteht sich von selbst, daß hier Christus nicht im Sinn des Alten Testaments als Gesetzgeber bezeichnet wird, sondern in dem Sinn des Jacobus (4, 12): Einer ist, der da Gesetzgeber und Richter ist, der da kann selig machen und verdammen, und in dem Sinn des Paulus in dem ersten Brief an die Corinther (1. Cor. 9, 21), wo er von dem Gesetz Christi spricht, unter welchem er stehe, obwohl er nicht unter dem Gesetz sich befinde.

<sup>1)</sup> Der Standpunkt Bünderlins und Dencks deckt sich völlig mit dem des Origenes. Für Origenes lagen die religiösen Mysterien und die gesammte Person Christi in dem Gebiet des Geistes; deßhalb ist auch seine Lehre vom Abendmahl spiritualistisch. Essen und Trinken, überhaupt das Mitmachen einer äußerlichen Handlung, ist auf dem Standspunkt des Origenes etwas völlig Gleichgültiges. A. Harnack, dem ich dies entnehme (Lehrb. d. Dogmengeschichte I, 361) fügt hinzu: "Nach Origenes nährt sich der verständige Christ allein vom Leibe Christi, d. h. dem Borte Gottes und seiert so ein ewiges Abendmahl". Doch hat Origenes sich dem "Glauben der Sinfältigen", d. h. der approbirten Lehre von den Sakramensten, thatsächlich accomodirt.

<sup>2)</sup> Ruurd Gerbens, Korte belijdenisse des christelijken geloofs. Leeuwarden 1698 und Groningen 1717.

Nirgends finden sich die Merkmale der gemäßigten Täuser klarer zusammengesaßt, als bei Franck, wo er erzählt: "Etliche binden das Heil an die Sacramente, die sie für schriftgemäß halten, die Anderen wollen die Tause und die Ceremosnien zeitweilig ruhen lassen, die Gott andere und bessere Beiten giebt und treue Arbeiter in seine Ernte schickt".1) — "Bon Christus hält die Mehrzahl sehr viel; auf ihn hoffen sie, ihm schreiben sie alle Gnade und Erlösung zu, doch verlangen sie, daß man nicht bloß von ferne an ihn glaube, sondern ihn anziehe und in ihn glaube, wie sie sagen".

Mit dieser Hingabe an Christus hängt es auf das engste zussammen, daß die Brüder den heiligen Büchern eine sehr hohe Antozität zuerkannten. Indessen läßt sich beobachten, daß ihre Anschanzung vom Canon und der Inspiration sich nicht, wie bei Luther und Zwingli, an die Tradition der mittelalterlichen Scholastik anlehnte, sondern daß für sie hier wie in anderen Punkten die Ueberlieserung der altchristlichen und altevangelischen Gemeinden maßgebend blieb. Nun wissen wir aus den Schristen der aposstolischen Väter, daß es unter den ältesten Christen bis tief in das zweite Jahrhundert hinein neben den Schriften der Prospheten keinen anderen Canon gab als die Herrenworte.

In ähnlicher Weise finden wir bei Denck und den Täusfern (doch nicht bei den Wiedertäusern im engeren Sinn) eine entschiedene Betonung der Herrenworte und besonders des Gessetzes Christi im Unterschied von dem Gesetz Mose. 2) Bom ersten Augenblick an haben sich die Täuser darüber beklagt, daß

<sup>1)</sup> Es ist merkwürdig, daß nach diesen Borten Francks, die um 1530 geschrieben sind, schon damals die zeitweilige Einstellung der Spättause von einzelnen Täusern empsohlen ward. Daß Melchior Hosmann die Einstellung später wirklich verordnete, ist ja bekannt.

<sup>2)</sup> Näheres darüber aus Dends Schriften bei Keller, Die Walbenser 1886 S. 145 f.

die Lutheraner und die Zwinglianer "das alte und das neue Gesetz unter einander mischen"), und durch alle Jahrhunderte ist die ablehnende Stellung zum Alten Testament (mit Ausnahme der Propheten) eines der wesentlichen Merkmale aller altevansgelischen Gemeinden geblieben.2)

Diejenige Eigenthümlichkeit der sogenannten Täuser, welche im 16. Jahrhundert den Gegnern am meisten auffiel, war die Idee des inneren Wortes oder der inneren Offenbarung, welche sie vortrugen, und die dann in dem ausbrechenden Kampse ihnen immer und immer wieder vorgeworsen worden ist. Es ist ganz richtig, daß der Glaube an eine fortdauernde Ofsenbarung Gottes in der Welt sowohl die sog. Waldenser wie die Täuser erfüllt hat, aber es ist salsch, wenn man beshauptet, daß alle Täuser diesen Gedanken im Sinne einer ihnen verliehenen Propheten-Gabe oder einer Inspiration verstanden hätten.

Schon der sogenannte Gottesfreund aus dem Oberlande (1375) tadelt diejenigen, welche mit "inwendigen und auswendigen Offenbarungen" umgehen, und sagt, daß, obgleich Gott seinen Freunden bisweilen in dieser Beise etwas Wahrheit zukommen lasse, ihnen doch nicht leicht zu glauben sei.3)

Die Jdee der inneren Offenbarung beruht auf dem Herrenwort bei Matth. 10, 19 f.: "Benn sie euch nun überantworten

<sup>1)</sup> Bergl. Bullinger a. a. O. fol. 18. Ferner Schlüfselburg, Catal. haeretic. p. 28.

<sup>2)</sup> Bgl. über diese Frage das Bekenntniß des Has in Art. 29 bei Schun, Historia Christianorum, qui in Belgio Foederato Menn. appellantur. Amst. 1723 S. 205. — Ferner E. A. van Dooregeest, Brief an den Heer Frid. Spanhemius etc. Amst. 1693 und andere Schriften. — Erst im 18. Jahrh. sallen einzelne Taufgesinnte in diesen wie in anderen Punkten von den Lehren ihrer Bäter zu den übrigen Protestanten ab. Die Arminianer stehen hierin auf täuserischer Seite.

<sup>3)</sup> Bgl. Reller, Die Reformation u. f. w. 1885 S. 313.

werden, so sorget nicht, wie und was ihr reden sollt; denn es soll euch zu der Stunde gegeben werden, wie und was ihr reden sollt. Denn ihr seid es nicht, die da reden, sondern eures Vaters Geist ist es, der durch euch redet".

hier ift flar und unzweideutig die Verheißung ausgesprochen, daß bes Baters Geift durch Chrifti Junger in gemiffen Fallen reden wird. Aber wem ift denn diese bedingte Berheißung gegeben? Sie ist nicht an alle Christen, sondern nur an diejenigen Berkunder von Chrifti Lehre gerichtet, welche sich ber apostolischen Regel (wie fie fich im zehnten Capitel bes Matthäus findet) unterwerfen, oder mit anderen Worten ben Gottesfreunben. Zudem haben alle gemäßigten Täufer anerkannt, daß diefe innere Offenbarung nicht in dem Sinn einer Inspiration zu verfteben ift, welche bem Menschengeiste neue Wahrheiten mittheilt, sondern daß es sich lediglich um eine erleuchtende Mitwirkung Gottes handelt, die er den wahrhaft guten Menschen zu Theil werden läßt und die das innere geiftige Auge bei der Erfassung ber anderweit geoffenbarten Wahrheit schärft. In diesem Sinn finde ich namentlich bei Denck die Idee des inneren Wortes gefaßt.

Unter den Borwürfen, welche von römische katholischer wie von lutherischer Seite gerade den gemäßigten Täusern gemacht worden sind, tritt besonders die Anklage in den Bordergrund, daß sie in Bezug auf das apostolische Glaubensbekenntniß und namentlich in Betreff der Dreieinigkeit nicht mit der Lehre der Kirche übereinstimmen. Es ist wahr, daß die eigentlichen Wiedertäuser, d. h. die Männer, welche die Spättause als unerläßliche Borbedingung des Heils und die Kindertause als Sünde hinstellten, in Sachen der Dogmatik den herrschenden Kirchen weit näher standen, als die "gemeinen Täuser". Wäh-

rend jene auf die Rechtgländigkeit in den angedeuteten Fragen großes Gewicht legten, ja sogar diejenigen, welche darüber ans ders als die herrschenden Kirchen dachten, nicht als Brüder anserkannten, wollten die Letzteren die Gewissen an keine kirchliche Definition, welche andere Worte gebrauchte, als sie in den heisligen Schriften selbst gebraucht sind, binden. Da sie von dem apostolischen Glaubensbekenntniß nichts in der Vibel fanden, so erklärten sie, auch in dieser Nichtung Freiheit des Glaubens den Brüdern gewähren zu wollen — ein Satz, der zwar der kirchslichen Dogmatik durchaus widersprach, für welchen aber aus der Ueberlieserung der altchristlichen Zeiten sich viele Gründe beisbringen ließen.

In den ältesten Zeiten nämlich haben die Thatsachen der Geschichte Christi, so groß ihre Bedeutung auch durch den engen Zusammenhang, in dem sie mit der Lehre Christi standen, war, den Werth von Dogmen noch nicht besessen, d. h. sie waren mit den Borstellungen vom Seelenheil noch nicht derart in einen unauflöslichen Zusammenhang gebracht, daß der Glaube an diese oder jene Thatsache als Vorbedingung für die Erlangung des Heils und der Mitgliedschaft der Gemeinde angesehen worden wäre. 1)

Sowohl für die altchriftlichen wie für die altevangelischen Gemeinden der späteren Jahrhunderte lag in dem Glauben und in der Gnade der alleinige Weg zum Leben. Aber den Begriff des Glaubens faßten sie doch in anderem Sinn als die herrschenden Kirchen. "Glauben, sagt Denck, heißt dem Worte Gottes gehorchen, es sei zum Leben oder zum Tode." Gewiß waren die Brüder Alle von der sühnenden Kraft des Leisdens Christi tief durchdrungen, ja sie haben es stets laut gesagt und gesehrt, daß das Kreuz Christi der rechte Weg sei zum Heil

<sup>1)</sup> Näheres barüber bei A. harnad, Dogmengeschichte I, 144 f.

und zum Leben, und nirgends tritt die Ueberzeugung beutlicher in den Vordergrund als bei ihnen, daß das einzige und mahre Gnadenmittel eben in dem Leiden Chrifti gu fuchen ift. Aber gleichzeitig wird nirgends deutlicher gelehrt als hier, daß das leidenswillige Sterben Chrifti Niemandem nüten wird, ber nicht burch die gleiche Leibenswilligkeit und Ergebung - ober, wie sie sagten, durch die Gelassenheit - zur Rebe geworden ift an dem Weinftock, welcher Jesus Chriftus selbst ift.

In den Aeußerungen der Täufer findet sich, wie Seb. Franck bezeugt, oft die Bemerfung, die rechten Chriften feien Ritter, die durch das Rreuz das Himmelreich erfechten. Die Anspielung auf das zweite Capitel des 2. Briefes an Timotheus, die hierin liegt, ist für ihre gesammte Auffassung des Beilswegs charakteriftisch. An diefer Stelle, wo Paulus den wesentlichen Inhalt bessen, was er gelehrt hatte, noch einmal für Timotheus zusammenfaßt, beißt es im Eingang: "Leide 1) wie ein guter Ritter Jesu Christi. 2) Niemand wird gefront, er fampfe benn. Halte im Gebächtniß Jesum Chriftum. Es ist gewißlich mahr: Sterben wir, so werden wir mit leben; bulben wir, so werden wir mit herrschen. - Daran sollst du sie erinnern und fie beschwören vor dem Herrn, daß fie nicht um Worte ganken, was nichts nüte ift."

Die Gegner haben den Täufern, und zwar felbst den gemäßigten ober gemeinen Täufern, oft den Borwurf gemacht, daß sie das Dulden und die leidenswillige Ergebung zu ihrem "Abgott" machten, das heißt, daß sie darin einen Kernpunkt des Chriftenthums und die Erfüllung des Gesetzes Chrifti erfann-

2) So nach ber vorlutherischen (malbenfischen) Bibelübersetung, die ja, wie ich an anderer Stelle nachgewiesen habe (Reller, Die Balbenfer 1886

S. 140 ff.), von den fog. Täufern vielfach benutzt worden ift.

<sup>1)</sup> Der Ausbruck des Urtertes: συνκακοπάθησον heißt eigentlich mehr wie "leide". C. Weizfader, Das Neue Test. Frbrg. 1882 übersett daher richtig: "Gieb bich zur Leidensgenoffenschaft ber".

ten. Aber dieselben Autoren bezeugen, daß die große Mehrheit der Täufer den Befehl Chrifti: "Du sollst nicht widerstreben dem Uebel", nicht in dem Sinn auslegten, als ob den Chriften jegliche Abwehr und selbst die Nothwehr schlechthin verboten sei.

Das absolute Berbot ber Gegenwehr gilt, wenn es gilt, natürlich sowohl für den Einzelnen wie für die Gesammtheit, und es hebt in seinen Consequenzen jede Strafgewalt und jede Landesvertheidigung auf, es verneint also im Grunde einen Theil ber bürgerlichen Rechtsordnung, wie fie feit Sahrtausenden die Bölker zusammengehalten hat. Es fteht in der That fest, daß Manche unter den eigentlichen "Biedertäufern", deren Wortführer in dieser wie in anderen Fragen der persönlich höchft achtungswerthe Michael Sattler (ber im 3. 1527 zu Rothenburg am Neckar ben Scheiterhaufen besteigen mußte) war, biese Auffassung in ihrer vollen Strenge vertreten haben. Die Brüber in Mähren verboten nicht nur jegliche Mitwirkung bei burgerlichen Memtern, sondern fie ichloffen aus ihrer Gemeinschaft jeden aus, welcher durch Zahlung von "Blutgeld" (Kriegs= fteuern), durch Arbeiten an Befestigungswerken, durch Stellung von Fuhrwerk oder auf irgend eine andere Weise unmittelbar ober mittelbar an ber Landesvertheidigung mitwirkte, und Michael Sattler fagte öffentlich vor den Richtern aus, daß er seinem Baterlande und seinen Mitchriften selbst bann jede Silfe verweigere, wenn die Türken in das Land kämen. 1) Als im Jahr 1692 die Schweiz in höchster Landesgefahr alle ihre Bürger zur Nothwehr aufbot, verweigerten die "Schweizer Bruder" jegliche Mitwirtung und überließen es ihren Mitburgern, mit ihrem Gut und Leben sich selbst, aber doch auch zugleich alle anderen Landsleute, vor den Feinden zu schützen.2)

<sup>1)</sup> Näheres bei B. Mannhardt, Die Behrfreiheit der Altpreußischen Mennoniten. Marienburg 1863 S. 14.

<sup>2)</sup> Mannhardt a. a. D. S. 41.

Die große Mehrzahl der Täuser war indessen, wie gesagt, nach Francks ausdrücklichem Zeugniß um das Jahr 1530 ans derer Ansicht als Michael Sattler. Sie waren weit entsernt, das Recht der Gegenwehr überhaupt und damit auch die Rechtsmäßigkeit der Strasgewalt und der Selbstvertheidigung zu leugsnen. Hatte nicht Christus selbst einst Geißeln aus Stricken gesmacht und die Händler und Wechsler mit Geißelschlägen aus dem Tempel getrieben (Joh. 2, 15)? und hatte er damit nicht eine der schwersten Strasen, die sein Volk kannte, gegen die Uebelsthäter zur thatsächlichen Anwendung gebracht? War es erlaubt, die Rechtsordnung des Staates durch solche Grundsätze zu erschüttern, während Paulus dieselbe an mehr als einer Stelle anerkannt und sogar gesagt hatte, daß die Obrigkeit berechtigt und verpflichtet sei, das Schwert zu führen?

Wenn man die Stelle der Berapredigt (Matth. 5, 38). auf welche sich das Verbot der Nothwehr ftütt, mit der Auslegung vergleicht, welche Paulus an den Stellen, wo er von ber Wiedervergeltung spricht (Röm. 12, 17 ff., 1. Cor. 6, 7 und 1. Theff. 5, 15), und Betrus (1. Petr. 3, 9) dem bezüglichen Befehle Chrifti gegeben haben, so überzeugt man sich, daß beide Apostel darin das Verbot der perfönlichen Rache, aber nicht das der Nothwehr gesucht und gefunden haben; fie saben darin lediglich die Aufhebung der Lehre des Alten Bundes: Auge um Auge, Rahn um Bahn. Dabei versteht es sich von selbst, daß die Geftattung der Nothwehr das Verbot derjenigen Menschentodtung, welche als solche Selbstzweck ift, durchaus unberührt läßt. Der Umftand, daß bei Ausübung berjenigen Nothwehr, beren Aweck nicht die Tödtung, sondern die Vertheidigung und in sehr vielen Fällen die Verhinderung von Mord und Todtschlag ift, unter Umftänden auch Blut vergoffen werden muß, ift natürlich ein schweres Unglück, aber doch nur eine Folge der

Schuld, die der Angreifer auf sich läd und keine Sünde für den, ber zur Wehr greift, um das Blutvergießen zu verhindern.

Man weiß, daß die Ideen Michael Sattlers und der mährifchen Brüder im 17. und 18. Sahrh. vielfach wieder aufgelebt sind; aber auch die Ueberzeugungen Dencks und hubmeiers und der "gemeinen Täufer" find unter den späteren Taufgesinnten niemals verloren gegangen. Die Parteien der fogenannten Waterländer, sowie der vereinigten Waterländer und Flaminger und der Friesen haben die Nothwehr für erlaubt erklärt; fie wollten fich daher nicht mehrlose, sondern rachelose (wraklose) Christen nennen. Auch sie erklärten die persönliche Rache und jeden gewaltthätigen Angriff für durchaus unerlaubt, aber die Abwehr unrechtmäßiger Thätlichkeiten, selbst mit den Waffen, wollten sie den Chriften nicht unter allen Umftänden verbieten. 1) Daß sie die freiwillige Aufsuchung des Waffendienstes gleichwohl nicht billigten, ist in jener Zeit nicht zu verwundern; eine allgemeine gesetliche Pflicht zur Landesvertheidigung kannte ja das 17. und 18. Jahrhundert nicht.

Es war den Männern, welche um das J. 1526 die Glaubenslehre der altevangelischen Gemeinden zusammenfaßten, wohl bekannt, daß die Schriftgelchrten der früheren Jahrhunderte trot der Warnungen des Paulus um vieler unnüger Worte und Begriffe halben ein großes Gezänk in der Christenheit hervorgerusfen hatten. Daher haben die Täuser den Grundsat nicht nur theoretisch aufgestellt, sondern auch praktisch durchgeführt, daß sie in ihren Ausstagen über die Mosterien des Glaubens sich keiner von den späteren Theologen aufgebrachten Kunstwörter, sons

<sup>1)</sup> Näheres bei Mannhardt a. a. D. S. 34.

bern lediglich der in der heiligen Schrift gebrauchten und besteugten Ausdrücke bedienen wollten.

Allerdings läßt sich nicht bestreiten, daß von der Zeit an, wo die Taufgesinnten sich den herrschenden Airchen wieder zu nähern begannen, auch hierin Trübungen eintraten; aber gerade die gemäßigten Täufer des 16. Jahrhunderts haben den Grundsat, wonach diesenigen Theile der Glaubenslehre, welche den Charafter des Dogmas besitzen, d. h. die mit der Jdee des Seelenheils unlöslich verknüpft sind, lediglich mit den Worten der heiligen Schriften zum Ausdruck gebracht werden sollen, streng und folgerichtig durchgeführt. Es ließen sich dafür manche Beispiele beibringen — ich erinnere an die Ablehnung des Worstes Erbsünde —, hier aber will ich nur ein besonders wichstiges Beispiel ansühren.

Man weiß, daß der Begriff der Trinität in der römisschen und lutherischen Kirche durch die Aussagen des Athanassianischen Glaubensbekenntnisses festgestellt ist, und daß dieses Bekenntniß eine Substanz und drei Personen unterscheisdet. Die griechische Kirche, welche anfangs dabei blieb, die Person des Baters mit dem ewigen Gott identisch zu setzen, hat seiten Zeiten jene Definition nicht anerkannt, sondern sie als unbiblisch zurückgewiesen.

Auch Luther hatte anfänglich darauf hingewiesen, daß sich das Wort Dreieinigkeit in der h. Schrift nirgends sinde und gesagt, er höre es nicht gern weder in lateinischer noch in deutsscher Sprache.<sup>2</sup>) Melanchthon hat in seinem frühesten Entwurf der Loci communes die Worte Deus-Unus-Trinus in die Reihe der Themata gesetzt, die er behandeln will, hat sie dann aber

<sup>1)</sup> Una substantia und tres coaeternae et coaequales Personae, b. h. drei selbständig substitutende Personen, die doch nur eine Person bilden. 2) Walch, Luthers Werke XI, 1549 und XII, 830.

ohne Ausführung gelassen. 1) Daß dies von ihm mit voller Absichtlichkeit geschehen ist, erhellt aus der ersten Ausgabe 2), wo er zur Rechtsertigung seines Berhaltens auf das Beispiel des Paulus und die üblen Wirkungen der "thörichten Disputationen der Scholastiker" verweist. 3) Genau ebenso wie Melanchthon im F. 1522 verfährt Denck fünf Jahre später, d. h. zu einer Zeit, wo Luther und Melanchthon sich bereits wieder von der Wahrheit des Athanasianischen Bekenntnisses überzeugt hatten. 4)

Eines der Capitel der "Ordnung Gottes" trägt die Uebersschrift: "Bon der Dreifaltigkeit, Einigkeit und einigen Dreiheit Gottes"; aber es ift sehr bezeichnend für Dencks Widerstreben gegen eine Erörterung der Mysterien der göttlichen Natur überhaupt, daß der Text des Abschnittes sich lediglich in biblischen Worten über die dem menschlichen Verständniß erreichbaren Eigenschafsten Gottes äußert, aber das innertrinitarische Verhältniß ganz unberührt läßt.

Denck hat sich hierin genau an die h. Schrift gehalten; benn wo sindet sich in ihr eine Erörterung über die Dreiheit und Einheit Gottes, welche uns Aufschluß über dieses Mysterium gäbe?

<sup>1)</sup> Corpus Reformatorum XXI, 11.

<sup>2)</sup> Corp. Ref. XXI, 85.

<sup>3)</sup> Melanchthon fagt: Proinde, non est, cur multum operae ponamus in locis illis supremis: de Deo, de Unitate Dei, de Trinitate Dei, de mysterio Creationis, de modo Incarnationis. Quaeso te, quid adsecuti sunt jam tot saeculis scholastici Theologistae, cum in his locis versarentur? — Paulus, in epistola, quam Romanis dicavit, cum doctrinae christianae Compendium scriberet, num de mysteriis Trinitatis, de modo incarnationis et de Creatione activa et passiva philosophabatur? Corp. Ref. XXI p. 83.

<sup>4)</sup> Daß Denck hierin lediglich den Ueberlieferungen der sog. Waldenser solgt, ist zweisellos. Bergl. die Protokolle bei G. E. Fries in der Oestr. Bierteljahrsschrift 2c. 1872 S. 252, woraus erhellt, daß die Juquisitoren an die Bestreitung des Athanasianums durch die "Ketzer" glaubten.

Wenn man von dem erwähnten Abschnitt der Ordnung Gotstes absieht, sindet man bei Denck keine Erörterung unserer Frage. Wohl aber hat sich Ludwig Hätzer, wenn wir dem Zeugniß Francks Glauben schenken dürfen, hierüber ausgesprochen. Dasnach erklärte dieser geradezu, daß er in den heiligen Büchern eine Unterscheidung von drei Personen nicht sinde, und daß anch das Wort Wesensgleichheit darin nicht vorkomme. 1)

In Sachen der drei Personen haben die Täuser des 16. und 17. Jahrhunderts sich fast Alle auf Dencks und Hätzers Seite gestellt. Bei dem Gespräch zu Emden vom J. 1578 erstlärten die Taufgesinnten<sup>2</sup>): "Wir sind zu blöde, drei selbsständige Personen zu bekennen, weil wir solches in der Schrift nicht finden."

In dem Bekenntniß der "Bereinigten Hochdeutschen und Friesen", d. h. der vereinigten Tausgesinnten-Gemeinden vom Jahre 1630 lautet der erste Artikel: "Der Bater, soserne er Bater ist, ist ein anderer als der Sohn; und der Sohn, soserne er der Sohn ist, ist auch ein anderer als der Bater, und der h. Geist, so serne er der wahre heilige Geist ist, ist gleichfalls ein anderer als der Bater und Sohn. Und ob sie zwar also durch solche Namen unterschieden werden, so sind sie dennoch in ihrem göttlichen Wesen und Eigenschaften ein einiger ungetheilster Gott."<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Um das Jahr 1545 taucht in gegnerischen Duellen die Behauptung auf, daß hätzer ein Buch über die Gottheit Christi geschrieben habe. Die Angaben sind aber, wie schon J. C. Füßlin, Beyträge zur Ref.-Gesch. V, 395 bemerkt hat, äußerst unklar und unbestimmt. Niemand sagt genauer, was darin gestanden habe.

<sup>2)</sup> Colloquium Emdanum fol. 6.

<sup>3)</sup> Korte Confessie ofte Belijdenisse des Gheloofs etc. in den Allgemeene Belydenissen. Amsterdam 1665 S. 56. (Ein Cremplar in meisnem Besitz.)

Die Erläuterung hierzu enthält das Bekenntniß vom J. 1626, wo cs heißt: "Die Worte: "Ein Wesen", "Dreifaltigkeit" und "Drei Personen", so von den Alten vorhin erdacht worden, vers meiden wir, weil dieselben die Schrift nicht kennt."1)

Auch die Reformatoren haben die Thatsache, daß die Apostel von dem Wort Person und den daran sich anschließenden Aussassungen nichts gekannt haben, zugestanden, indem sie (vor Allem Melanchthon), bei dem Streit über diese Frage sich auf die Autorität der Kirche berusen haben. 2) Späterhin hat Schleiermacher von Neuem darauf ausmerksam gemacht, daß die h. Schrift von der Zusammenfassung des Vaters, des Sohns und des h. Geistes als dreier Personen, die doch nur eine Persson bilden, nichts weiß. 3)

Es ist bekannt, daß es außer der Spättaufe besonders die Lehre von der Dreieinigkeit gewesen ist, welche die surchtbaren Bersolgungen, die alsbald ausbrachen, über die altevangelischen Gemeinden herausbeschworen hat. Und doch giebt heute die undefangene Forschung vielsach zu, daß eine Gemeinschaft, welche in den heiligen Schriften ihre höchste Autorität erkennt und die auf die altchristliche, aber nicht auf die römischekatholische Auselegung derselben Berth legt, ganz richtig handelt, wenn sie jeden älteren oder neueren Ausdruck über das Wesen der Person Christi, welcher sich nicht in den Evangelien sindet, abweist oder wenigstens einem solchen Ausdruck den Werth eines Dogmas nicht zuerkennt.

Es hat sich in der Kirchengeschichte stets wiederholt, daß

<sup>1)</sup> Hier nach dem Auszug bei Jehring-Buddens, Gründliche Historie. Jena 1720 p. 52. Daß seit dem 18. Jahrh. in diesen wie in anderen Bunkten eine beabsichtigte Annäherung an die herrschenden Kirchen und ein Absall von den Ueberlieserungen der Bäter Platz gegriffen hat, ist freilich sicher.

<sup>2)</sup> Bgl. darilber Ritschl, in der Zeits. f. Kirchengesch. I, 83.

<sup>3)</sup> Schleiermacher, Glaubenstehre Bd. II. 1822 S. 688.

dort, wo von diesem Prinzip abgewichen worden ist, meist heftige innere Rämpse und entweder Verbunkelungen oder Verslachungen die Folge gewesen sind. Niemand ist im Stande, das Wesen der Sache faßlich und allgemein verständlich zur Anschauung zu bringen. Sie ist und bleibt und soll sein ein Mysterium, ein Geheimniß, das sich mit Worten und Zeichen wohl andeuten, aber niemals begrifflich erschöpfen läßt.

Wenn man über das Wesen Christi mehr erfahren will als in seinem Selbstzeugniß, durch das er sich als den Sohn Gottes und den Meffias bezeichnet, ausgesprochen ift, so ift dafür natürlich in erfter Linie die Auslegung der Apostel und der ältesten Chriften maßgebend. Hier aber wird Chriftus als der Herr und der Heiland bezeichnet, über den man denken muß "wie über Gott" (Es nept Seol) - als der Herr, der mehr war denn ein Prophet, der sich als Stellvertreter Gottes fühlte und nicht bloß zur Berfündung, sondern zur Ginführung bes Bottesreichs auf die Erde getommen ift - als der Heiland, ber die sündigen Menschen berufen, sie durch sein leidenswilliges Sterben aus der Todesnacht zum ewigen Leben geführt hat als der Sohn Gottes, der in einem Berhältniß der Lebensgemeinschaft mit Gott fteht, in welchem fein anderer Mensch sich befindet, zu dem er aber Alle dereinst führen will, wie er verbeifit in den Worten der Berapredigt: "Betet für die, die euch verfolgen und läftern, auf daß ihr Sohne werdet eures Baters im Himmel."

## Zwölftes Capitel.

## Die sogenannten freien Tänfer und die Schriften des Stanpig.

Der Beginn ber allgemeinen Berfolgung. — Wirkungen berfelben. — Die Ereignisse in Münfter. — Jurudvärängung auf eine heimliche Gemeinschaft. — Fortpflanzung sestgeschlosesener Gemeinden ober nicht? — Sind die Satramente sumbolische Haublungen? — Die Folgen der Annahme tirchlicher Formen. — Parteiungen und Streitigkeiten. — Lutherische Sette oder nicht? — Die freien Täuser und die Liebhaber des Handwerts. — Die Beziehungen des deutschen Ordens und der Johanniter zu den Bruderschaften. — Die Naturphisosphen. — Die Jumanisten. — Weigelsaner und Rosenkrenzer und die Schriften des Staupig und der altevangelischen Gemeinden.

Nachdem durch die Beschlüffe der oben erwähnten Synoden und durch eine im Sinne derselben gehaltene Literatur 1) das Programm der gemäßigten Täuser sestgestellt worden war, ließ sich die Entwicklung einer starken religiösen Bewegung erwarten, salls ihr ein ruhiger Fortschritt beschieden war.

In der That bestätigen denn auch gleichzeitige Chronisten, daß von den oberdeutschen Städten seit dem Jahr 1526 eine starke Einwirkung auf das ganze Reich ihren Ausgang genommen hat. Allein ehe die Früchte der organisatorischen und literarischen Thätigkeit vollständig reisen, ja noch ehe die Brüder den eigentlichen Inhalt ihrer Anschauungen zur allgemeinen Kenntniß bringen konnten, erhob sich eine Verfolgung von so

<sup>1)</sup> Ueber die Literatur, die damals erwachsen ist, finden sich nähere Angaben bei Reller, Die Resormation 2c. S. 429—435.

unerhörter Heftigkeit, daß ihnen das Wort im Munde erstickt und jede freie und öffentliche Bethätigung ihres Glaubens unmöglich gemacht wurde.

Nachdem ich an anderer Stelle über diese Berfolgungen gehandelt 1) und den Nachweis erbracht habe, daß dieselben nach ben ausbrücklichen Zeugniffen amtlicher Erlaffe nicht wegen Aufruhrs, sondern wegen Regerei über die altevangelischen Gemeinden verhängt worden find, kann ich mich begnügen, darauf hinzuweisen, daß die allgemeine Unterdrückung bereits durch den Raiserlichen Erlaß vom 4. Januar 1528 ihren Anfang nahm. In diefem Mandat ward fund gethan und in allen Städten, Fleden und Dörfern von den Rangeln verlegen, daß alle Täufer, sowie alle Eltern, welche ihre Rinder nicht rechtzeitig zur Taufe brächten, nach geiftlichem und weltlichem Recht dem Tode verfallen feien. Bald folgten in den einzelnen Reichsgebieten entsprechende Berordnungen; der Raifer selbst erließ für seine Erblande am 24. Februar und 1. April 1528, am 5. Februar 1529, am 2. März, 30. Juli und 2. Auguft 1530, am 6. Februar, 15. März und 15. Mai 1532 Regierungsmandate von ftets wachsender Strenge. Auf die Röpfe der Brüder murden Preise gesett, jede Beherbergung ober Speisung berselben mit Strafe bedroht, die Verhafteten wurden verbrannt oder ertränkt, ihre Habe eingezogen, ihre Wohnungen dem Erdboden gleich gemacht; bewaffnete Henterstnechte durchzogen das Land und vollstreckten ohne gerichtliches Erkenntnig die hinrichtungen an allen Täufern, die ihnen in die Sände fielen.

Der Reichstagsabschied von Speier vom 23. April 1529 erhob unter Zustimmung aller Stände die Bestimmung zum Reichs-Gesetz, daß Alle, welche die Spättause empfangen hatten,

<sup>1)</sup> Reller, Die Reformation u. die älteren Reformparteien. Lpz. 1885 S. 443 ff.

"vom natürsichen Leben zum Tode mit Feuer, Schwert ober bergleichen nach Gelegenheit der Personen ohne vorhergehende der geiftlichen Richter Juquisition gerichstet oder gebracht werden sollen". Mit diesem Beschluß, dem, mit Ausnahme des Landgrafen Philipp von Hessen und der Stadt Straßburg, kein einziger Reichssürft den Gehorsam versweigerte, brachen von Neuem schwere Schicksale über die alten Gemeinden herein. Die Durchsührung desselben, die wirklich in den meisten Ländern mit schwerem Ernst in die Hand genomsmen wurde, verwandelte das von maßvoll gesinnten Männern seit 1526 mühsam gezimmerte Haus der erneuerten Gemeinsschaft bald in einen wüsten Trümmerhausen.

Innerhalb weniger Jahre bestiegen sämmtliche geistige Führer ben Scheiterhausen oder erlagen ben Anstrengungen. Im November 1527 starb Denck körperlich gebrochen in Basel, im December desselben Jahres kam Hans Hut im Gefängniß zu Augsburg um und ward dann wie ein Berbrecher unter dem Galgen eingescharrt, im Mai 1528 ward Hans Langenmantel zu Weißenhorn enthauptet, ihnen solgten in den Tod Balthasar Hubmeier, Hans Schlaffer, Leonhard Schiemer, Ludwig Häper— kurz um das Jahr 1530 hatte man die Männer, welche im August 1527 zu Augsburg getagt hatten, sast Alle vom Leben zum Tode gebracht, und führerlos steuerte das Schiff der Gemeinschaft in der aufgeregten Zeit einem ungewissen Schicksal entgegen.

Bei der Erörterung geschichtlicher Entwicklungen gilt es überall als Grundsatz, daß man dieselben in Verbindung mit ihren Gegensätzen betrachten muß. Indem man dies bei der Geschichte der altevangelischen Gemeinden meist nicht gethan, sonz bern sie von ihrer Umgebung losgelöst hat, ist das Verständniß für dieselbe erschwert, ja zum Theil unmöglich gemacht worden. Erst wenn man sie hineinstellt in die Kämpse, in welche sie vers

wickelt worden sind, fällt ein Licht auf die Räthsel, welche die Geschichte dieser Partei in merkwürdiger Beise verdunkeln.

Was man über die Geschichte des sogenannten Anabaptismus in den landläufigen Büchern findet, beschränkt sich auf die
Schilderung jener Schwärmer und Fanatiker, die den Namen
der Partei geschändet haben. Aber die Thatsache, daß die düstere
Flamme dieses Fanatismus erst an dem Feuer der Scheiterhausen entzündet worden ist, pflegt man selten oder nie betont
zu sinden. Und doch ist es völlig zweisellos, daß Männer wie
Melchior Hosmann, Johann Matthys und Johann von Lenden
erst durch und mit den Versolgungen, welche ausbrachen, möglich
geworden sind.

Es ist indessen an dieser Stelle nicht meine Absicht, die Entwicklung der "fanatischen und enthusiastischen Wiedertäuser", wie sie seit 1530 aufkamen, zu schildern 1); sie haben in dem Ende, welches sie in Münster fanden, gedüßt für ihre Schuld, und man sollte nach dem schweren Gericht, welches über sie erzgangen ist, billiger Weise keinen Stein mehr auf sie wersen.

Obwohl die sogenannten Anabaptisten in Münster in der entscheidenden Spoche mit den gemäßigten Täusern außer der Spättause sast nichts Gemeinsames mehr besessen haben, so war die Eroberung der Stadt durch die Reichstruppen im Jahr 1535 doch zugleich eine furchtbare Niederlage der ganzen Gemeinschaft, und es stand von da ab fest, daß die Täuser sür die nächstsgende Zeit in keinem Lande Europas die öffentliche Uebung ihrer Gottesdienste und ihrer Sakramente würden erreichen können.

<sup>1)</sup> Ueber meine Auffassung der Ereignisse in Münfter f. die Reformation 1885 S. 450 ff.

Damit waren die Brüder gezwungen, eine heimliche Gemeinschaft zu werden und man weiß, daß sie dies in einzelnen Ländern Jahrhunderte lang im vollsten und eigentlichsten Sinn gewesen und geblieben sind. Es waren keineswegs bloß die Einzelneiten mancher Glaubenslehren und die Formen ihrer Versfassung und ihres Cultus, die die Brüder vor dem Auge der Außenstehenden verbergen nußten, sondern, da sie zugleich eine verbotene Gemeinschaft waren, so durste Niemand die Namen der Brüder, Niemand die Zusammenkünste und die Gottesdienste erfahren, ja, sie mußten nicht nur den übrigen Kirchen Steuern zahlen sondern sie waren in manchen Ländern auch gezwungen, sich äußerlich lutherisch, calvinisch oder katholisch zu halten und auszugeben.

Schon damals gab es nicht wenige Brüder, welche die Sesfahren erkannten, die mit dieser Zwangslage für das Gemeindesleben und die Entwicklung der christlichen Ideen verbunden waren. Darauf beruht die Thatsache, daß wir seit dem Jahr 1530 von sortwährenden Austritten ehemaliger Taufgesinnten hören, und daß viele Männer sich der reformirten Kirche anschlossen, um nicht zur heimlichen Umgehung der Gesetze oder zur Täuschung Anderer gezwungen zu sein.

Obwohl man den Widerwillen gegen heimliche Gemeins den verstehen kann, so läßt sich doch nicht bestreiten, daß die Bildung und Fortpslanzung einer festgeschlossenen Gemeinschaft um das Jahr 1525 für die Brüder eine Nothwendigsteit geworden war. Nur wenn die altchristlichen und altevangeslischen Gedanken, die mit der Forderung der Spättause auf das engste versnüpst waren, in festgeschlossenen Gemeinden todesmuthige Anhänger und Bertreter fanden, konnte ihre Fortsdauer als gesichert gelten. Unter dem Ansturm der alten und der neuen Gegner wären diese Ideen vielleicht dem Untergang geweiht gewesen, wenn sich nicht Männer gesunden hätten, welche

für sie zu leben und zu sterben entschlossen waren, und trot aller Berirrungen, welche eintraten, haben die Brüder mit einem Opfermuth, der nur in den altchristlichen Zeiten übertrossen worden ist, das Vermächtniß der Läter nach bestem Bissen verstheibigt und auf die Nachwelt überliefert. Und war denn nicht die Möglichkeit vorhanden, daß die Gemeinden, sobald sie nur einmal aufrecht standen, in besseren Zeiten wieder an die Oefsentlichkeit treten und vor aller Welt von ihrem Glauben Zeugsniß ablegen konnten?

In der That war denn auch um das Jahr 1525 bei weitem die Mehrzahl der Männer, welche die Spättaufe für schrift= gemäß hielten, darüber einig, daß das brüderliche Gemeinde= leben, welches für ihre Auffaffung den Schwerpunkt des Christenthums bildete, nur in einer festen äußeren Bemeinschaft fortgepflanzt werden fonne. Aber mahrend ein Theil der Brüder, ber Ansicht war, daß der Zeitpunkt gekommen sei, wo man die Uebung der Saframente, die man für schriftgemäß hielt, beginnen und damit eine firchlich organisirte Gemeinschaft begründen müffe, gab es Andere, und zwar sehr viele und angesehene Brüder, welche das Gemeindeleben einstweilen in den Formen, in denen es von 1522 bis 1525 und früher beftanden hatte, fortsetzen wollten, indem sie sagten, daß es nicht nothwendig, ja vielleicht unter den damaligen Berhältniffen nicht einmal wünschenswerth sei, daß die Bruderschaft den Charafter einer Rirche annehme, benn ber Aufbau des Gottesreichs, auf ben doch Alles ankomme, sei zwar an das brüderliche Gemeindeleben, aber nicht an Ceremonien und Saframente gebunden.

Da die Brüder (barunter auch Blaurock, Grebel und Manz) bereits seit mindestens 1522, mithin vor Einführung der Spättaufe, eine christliche Gemeinde gebildet hatten, so war doch nicht abzusehen, weßhalb (wie späterhin Manche meinten) nach dem J. 1525 eine christliche Gemeinde nur noch dort vorhanden sein sollte, wo die Spättause in Uebung war. Und hatte nicht selbst

Melchior Hofmann, ber zeitweilig unter allen Täufern großes Ansehen genoß, besohlen, daß die Uebung der Taufe auf einige Jahre einzustellen sei, bis die Berfolgung nachgelassen habe?

Was hier Hofmann erkannt zu haben glaubte, daß nämlich die Zeit noch nicht reif sei, um auch diese Forderung durchzusühren, das hatten seit dem Erlaß des Reichsgesetzs auch viele
andere Männer erkannt, die einst selbst die Spättause sich hatten
ertheisen lassen. Man braucht ja nur die Namen von Ulrich
Hugwald, Christian Endtselder, Georg Haug, Gerhard Westerburg und Ubbo Philipps zu nennen, um daran zu erinnern, daß
diese Erwägungen selbst unter den eigentlichen Tausgesinnten seit
1530 immer mehr Anhänger gewannen. Weit und breit legte
man sich die Frage vor, ob der Schritt, den die Schweizer Brüder im Jahr 1525 gethan hatten, nicht vielleicht unermeßliche
Gesahren in sich berge?

Die Gründe und Gegengründe, welche von beiden Richstungen in das Feld geführt wurden, kann man aus dem Briefswechsel Caspar von Schwenkfelds, namentlich aus seiner Corresspondenz mit Pilgram Marbeck, kennen lernen. Auch die Schrifsten Bünderlins geben willkommenen Aufschluß. Wie tief dieser Streit die Gemüther erregte, kann man daraus sehen, daß er sich bis in die neueren Zeiten hinein fortgepflanzt hat, da die Ueberzeugung, daß die Sakramente nur symbolische Handlunsgen, und die innere Heilsersahrung und das brüderliche Gemeindeleben das Wesentliche des Christenthums sei, fortwähsrend neue Vertreter — ich brauche ja nur an die Quäker zu erinnern — fanden.

Es steht fest, daß ähnliche Meinungsverschiedenheiten schon im 15. Jahrhundert zwischen den Brüdern in Böhmen, die sich von der römischen Kirche getrennt hatten, und zwischen den sogesnannten Waldensern im Reich, in Italien und in Frankreich, die innerhalb jener Kirche lebten, ausgebrochen waren. Jest wies

verholten sich dieselben Differenzen, nur daß sie einen viel schärsferen Ton annahmen. Indem die Brüder, welche die Spättause einführten, dadurch ihr Leben, Hab und Gut in Gesahr setzen, gewann es den Anschein, daß die, welche den Empfang der Spätztause ablehnten, diese Gesahren und Leiden scheuten; und doch seien die Christen, so sagten jene, um des Glaubens willen keine Gesahr zu achten verpflichtet. Je heftiger die Verfolgungen wurden, um so mehr steigerten sich die Verstimmungen, die schließslich eine große Entfremdung eintrat.

Indessen waren es doch keineswegs bloß Gefahren, welche den Personen und den zeitlichen Interessen aus der Annahme kirchlicher Formen erwuchsen, vielmehr ergaben sich aus den furchtbaren Versosgungen für das Gemeindeleben selbst und für die Fortentwicklung der Glaubenslehren Gesahren und Trübungen ernstester Art, welche weiterblickende Männer von vornherein wohl erkannten.

Alls die Schweizer Brüder im J. 1525 zu Zürich diejenigen Sakramente, welche sie für schriftgemäß hielten, in Uebung genommen hatten, waren sie von der Boraussetzung ausgegangen, daß ihre Gemeinschaft, wenn auch durch Kampf und Leiden, allmählich ebenso zu einer gesicherten öffentlichen Stellung gelangen werde, wie die Brüder in Böhmen oder die lutherische und zwinglische Kirche sie sich neben der römischen erkämpst hatten.

Wenn dies gelang — und wer hätte damals die Möglichsteit leugnen wollen? — so war in der That für die Weitersentwicklung der religiösen Ideen, deren Träger die Brüder waren, ein großer Vortheil erzielt und freie Bahn gewonnen; man durfte die Hoffnung hegen, daß alle die unausgetragenen Fragen und Zweisel, welche noch übrig waren, sich allmählich durch die öffents

liche Erörterung zu einem friedlichen Ausgleich bringen laffen würden.

Benige Jahre später aber war es klar, daß der Schritt, welchen die Brüder gethan hatten, anstatt die Bahn zu öffnen, sie vielmehr für lange Zeit in ungeahnter Beise verlegte, daß ferner die Gemeinden, anstatt zu einer öffentlichen Stellung zu gelangen, in ein schwereres Joch und in größere Heilung zu gelangen, in ein schwereres Joch und in größere Heilung zu gelangen, in ein schwereres Joch und daß endlich von einer öffentlichen Ersörterung und Austragung der schwebenden Streitsragen gar keine Rede sein konnte. War unter diesen Umständen nicht zu fürchsten, daß die Einführung kirchlicher Formen für das Gedeihen der gesammten Bruderschaft mehr Hindernisse als Vortheile mit sich bringen werde?

Man weiß, daß ein gewisses Marthrium in der Regel dazu beiträgt, die Glieder einer Gemeinschaft zu um so engerem gegenseitigen Anschluß zu bestimmen, zumal wenn der Kampf mit Ersolgen geführt wird. Wenn aber die Wucht der Versolgung das Mißverhältniß zwischen dem Wollen und dem Können so sehr an den Tag bringt, wie es hier der Fall war, pflegt sich an den Rückzug der geschlagenen Partei in der Regel noch der Unsegen heftiger innerer Parteiungen zu snüpsen. In der That brachen dennt auch innerhalb der Gemeinden heftige innere Fehden aus, welche die Kraft der Gemeinschaft fast noch mehr als die Hinrichtungen schwächten.

Die Reichsgesetze hatten ihr besonderes Absehen eben auf die Bestrasung der Spättause gerichtet, und der Kamps, welcher ausbrach, gestaltete sich bald zu einem Kamps um die Tause — einem Kamps, von dessen Wildheit wir uns heute kaum eine Borstellung bilden können. Nachdem die Regierungen eben dieses Sacrament in den amtlichen Erlassen in den Vordergrund gerückt hatten, war es unvermeidlich, daß dasselbe auch in den Augen der Brüder allmählich in den Mittelpunkt aller Interessen trat.

Es kam alsbald dahin, daß der Punkt, um dessentwillen soviel Blut floß, als der wesentlichste Theil nicht bloß der eigenen Lehre, sondern des Christenthums überhaupt erschien, und daß die meisten anderen Unterscheidungspunkte darüber sast in den Hintergrund traten. Hiermit war man bei einer Auffassung angekommen, welche die Ziele der älteren Bruderschaft, der die nachmaligen Täuser doch in den Jahren 1522—1525 noch in aller Form angehört hatten, gänzlich verrückte und durch die der Schwerpunkt des Ganzen in unheilvoller Weise verschos ben wurde.

Im Jahr 1560 schrieb Bullinger die Beobachtung nieder, daß die Einen — nämlich die freien Täufer — die Taufe für eine Ceremonie und äußere Handlung erklären, welche zur Seligsteit nicht erforderlich sei, daß die Anderen aber "sie gar noch über Christus setzen." Aehnlich lagen damals in der That bereits die Dinge, und es kam dahin, daß die Letzteren oder die "Strengen" sich auf Grund dieser und einiger wenigen anderen Sonderlehren von allen übrigen Brüdern auf das schrossste trennten, ja, daß dann unter diesen "Biedertäusern" im engeren Sinn wegen der Kirchenzucht oder des Bannes neue Scheidungen von gleicher Schrosssheit eintraten, indem jede Richtung sich als die rechte Gemeinde betrachtete und die Anerkennung der übrigen ablehnte.

Eben so wenig wie in Sachen der Disziplin konnten diese Gemeinden über andere Hauptpunkte, die sie als ihre Untersscheidungslehren betrachteten, zu einer vollen Einigung kommen.

Man einigte sich zwar allmählich darüber, nur den als Bruder anzuerkennen, der die Spättause thatsächlich übte oder empfing, aber über die Formen, in denen, und über das Lesbensalter, in welchem sie ertheilt werden sollte, war keine gesmeinsame Auffassung zu Stande zu bringen. Allmählich bürsgerte sich in vielen Gemeinden aus praktischen Gründen der

Brauch ein, die jungen Leute burch Besprengung im Alter von vierzehn oder fünfzehn Jahren zu taufen. Dagegen aber erhob sich an anderen Orten Widerspruch. Diese Kinder, fagte man, hätten von der Tragweite des Taufgelübdes durchaus feine klare Borftellung, und fie befäßen nicht immer im Sinne Chrifti rechten Glauben. Da Chriftus selbst erft im dreißigsten Lebensjahr getauft worden fei, und gudem nicht durch Befprengung, sondern durch Untertauchen, so fei die üblich gewordene Taufe nicht die schriftgemäße Taufe; wenn man in diesen Dingen aus praktischen Gründen die ftrenge Uebung vernachlässige, so begebe man sich des Rechtes, diejenigen zu tadeln, welche aus benselben Gründen noch einen Schritt weiter gingen und die fleinen Rinder tauften; in Wahrheit enthalte die Taufe von viergebnjährigen Bersonen lediglich die Anerkennung der Thatsache, daß der Taufe eine seligmachende Rraft nicht beiwohne, was ja auch viele Kindertäufer einräumten.

Sanz ähnlich gestalteten sich die Meinungsverschiedenheiten in Sachen des Eides. Zwar hielten es alle Gemeinden um des Gewissens willen für sicherer, den Sid zu vermeiden. Allein über den Begriff dessen, was als Sid zu betrachten sei und was nicht, war doch wiederum keine volle Verständigung zu erzielen. Es gab Viele, welche sagten, daß ein Handschlag oder irgend eine Versicherung an Sides Statt ebenso verboten sei wie ein Sid, denn Christus habe gesagt: Eure Rede sei Ja, ja, Nein, nein und was darüber ist, das ist vom Uebel. "Wer Jemand mit Ja ganz vergewissern will, sagt Denck einmal, der hat schon geschworen."

Diejenigen, welche diese Auffassung theilten, konnten die Formen, unter welchen viele Gemeinden anstatt des Eides die Wahrheit versicherten, nicht billigen und erklärten, daß diese Täusfer sich in Bezug auf die Eidfrage gar nicht wesentlich von densjenigen unterschieden, welche es für erlaubt hielten, in einer wah-

ren und guten Sache Gott zum Zeugen anzurusen. Andere wollten die Anrufung Gottes wenigstens nicht für eine Sünde erstlärt wissen; denn wie hätte Paulus sagen können: "Ich ruse Gott zum Zeugen an auf meine Seele", wenn dies von ihm als eine Sünde angesehen worden wäre? War die Anrusung Gottes zum Zeugen der Wahrheit aber keine Sünde, so konnte man sie dulden, falks es auch um anderer Ursachen willen siches rer und besser war, sie zu vermeiden.

In Sachen des Waffengebrauchs und der Nothwehr endslich dauerten die Meinungsverschiedenheiten, die wir oben bereits erwähnt haben, fort.

Zwar waren alle Richtungen darin einer Ansicht, daß das Söldnerwesen oder das Reißlausen, wie es noch im 17. Jahrshundert in der Schweiz und anderwärts eingerissen war, unerstaubt und jeder gewaltthätige Ueberfall und Angriff eine schwere Sünde sei. Auch das Verbot der persönlichen Rache und der Hinrichtungen wurde streng aufrecht erhalten, und die Jdee, daß die "Christen Kitter seien, welche durch das Dulden das Himmelsreich ersechten", kehrt bei allen Gruppen wieder.

Dagegen war über die Pflicht der Mitwirkung an der Landesvertheidigung unter ihnen keine Einigung zu erzielen. Viele lehnten fortdauernd jede Kriegs-Steuer, jeden Wachtdienst, jede Schanzgräber-Arbeit u. s. w. ab, und zwar selbst in Zeiten allzgemeiner Landesnoth und Gefahr. Undere gingen nicht so weit, sondern erklärten, daß es ihr Gewissen nicht beschwere, "Geld zu geben, damit ein Anderer die Wacht wahrnehme"), und daß sie überhaupt zu allen kriegerischen Hiseleistungen, bei welchen sie keine Wassen gebrauchen müßten, bereit seien. Noch Andere erstaunten das Recht der Nothwehr grundsätlich an und räumten

<sup>1)</sup> So lautet die Erklärung bei dem Emdener Religionsgespräche vom 3. 1578.

damit ein, daß die Landes-Vertheidigung unter Umftänden erlaubt sei — ein Satz, dessen Consequenzen von den Tausgesinnten zuserst in den Niederlanden durch die Gestattung der Wehrpslicht zu Ende des 18. Fahrhunderts gezogen wurden.

Es lag in der Natur der Dinge, daß diejenigen, welche das Recht der Gegenwehr und damit auch der Strafgewalt leugneten, oder doch wenigstens die Tragung der Lasten der Landesvertheidigung, die mehr und mehr von Söldnern auf die Bürger selbst überging, ablehnten, sich selbst gleichsam zu Bürgern zweiter Classe machten und damit alle die Nachtheile, welche in einem solchen Verhältniß lagen, auf sich nehmen mußten. In einzelnen Ländern verzichteten die Gemeinden um jenes Privilegiums willen sogar auf das fundamentale Recht der weiteren Ausbreitung ihrer religiösen Ideen und erklärten damit, daß sie die Fortpflanzung ihres Glaubens, den sie doch für die Lehre Christi und das höchste Gut hielten, geringer achteten als die Wehrlosigseit.

Gerade bei dieser Frage stellte sich eine Erscheinung ein, die ihren sonstigen Prinzipien ganz widersprach. Während für ihre Lehre im Uebrigen der Grundsatz streng sestgehalten wurde, daß sie nur solche Worte und Begriffe gebrauchen wollten, welche sie in den heiligen Schriften selbst gebraucht fanden, trat an dieser überauß wichtigen Stelle eine Durchbrechung des Prinzips insofern ein, als sie das Wort Wehrlosigkeit und wehrstose Christen in Gebrauch nahmen, und sogar zum Kennzeichen der wahren Christen machten, obwohl dasselbe in der Bibel nicht an einer einzigen Stelle nachweisbar ist. Und welche Bedeutung dieses nichtbiblische Wort gleichsam als Schiboleth der Partei erlangt hat, das ist ja demjenigen, der ihre Geschichte kennt, hinreichend bekannt.

Ich zweifle nicht, daß über alle biefe Fragen eine Berftändigung oder doch ein friedlicher Ausgleich der sich bekämpfenden Richtungen zu erreichen gewesen sein würde, wenn die Bemeinschaft während ber Zeit, wo ihre religiöse Energie noch ungebrochen war, d. h. namentlich während des 16. Sahrhunberts, sich in einiger Freiheit hatte bewegen und entwickeln können. Allein nachdem die Gesammtheit eben wegen der Spättaufe in einen durchaus ungleichen Rampf eingetreten und darin ber besiegte Theil geblieben mar, konnte in der Heimlichkeit, in die sie sich gedrängt sah, geistiger Fortschritt und religiöse Fortentwicklung nur langfam Plat greifen. Budem erschöpften bie inneren Streitigkeiten die vorhandenen Rrafte berart, daß andere überaus wichtige Theile des Gemeindelebens und der Gemeinde-Ordnung darüber mehr und mehr vernachläffigt werden mußten. Die Gottesdienftordnung, der Cultus, die Formen des Gebets, überhaupt die Liturgie wurden gang im Gegensat zu den früheren Zeiten, wo man, wie es der Mystik eigenthümlich ift, Freude an Zeichen und Symbolen gehabt hatte 1), nüchtern und kahl. Willfür und Unordnung riffen ein, und das Berftändniß für bie Bedeutung, welche gut und forgfältig ausgearbeitete Formularbucher und Ritualvorschriften für das gange religibse Leben besitzen, ging vielen verloren. Aus der Gemeinde-Ordnung murben zum Theil unter dem Druck der Zeit, zum Theil aus anderen Gründen wesentliche Stücke herausgebrochen oder kamen abhanden. Seit dem Jahr 1530 standen felbstaufgeworfene Propheten an verschiedenen Orten auf; fie behaupteten ihre Sendung unmittelbar von Gott zu haben und legten fich das Recht bei, Apostel auszusenden. Damit murde die Idee von der Gewalt bes Amtes, wie die älteren Gemeinden fie gekannt hatten, ber-

<sup>1)</sup> In der Symbolik und dem Ritus spielten früher das Kreuz und die Weltkugel eine gewisse Rolle. Ueber das weiße Kreuz vgl. Keller, Die Reformation S. 266.

letzt, und die Handauflegung verlor die Bedeutung, welche sie ehebem als Bekundung der apostolischen Folge besessen hatte. Es ist durchaus begreislich, wenn um das Jahr 1560 ein so ausgezeichneter Mann wie Ubbo Philipps, der Bruder von Dietzich Philipps, der einst der "Besessen" Mennos gewesen war, in schwere Zweisel darüber gerieth, ob die, welche von jenen "Propheten" ihre Sendung empfangen hatten, die Gewalt des Amts rechtmäßig überkommen hätten. Die Folge davon war, daß in diesem Punkte eine Unsicherheit eintrat, welche das ganze Gebäude in seinen Grundsessen erschüttern mußte.

Unter der Ungunst der Zeiten ging die Gesammt-Verfassung allmählich versoren. Der alte und durchaus berechtigte Instependentismus der Gemeinden hatte einst ein gewisses Gegensgewicht durch den Umstand erhalten, daß der Verein der Wandersprediger, die als Vertreter der Gesammtheit gesten konnten, das Ganze zusammenhielt. Seit der Witte des 16. Jahrh. versschwanden aber auch diese, ebenso wie die mit jenen eng zusammenhängenden Bruderhäuser. Ja, selbst die Diakonen und die Diakonissen gingen mehr und mehr versoren.

Mit dem Wegfall der "Gottesfreunde" mußte natürlich die alte Dreitheilung der Gemeinden in die anfangenden, die fortschreitenden und vollkommeneren Menschen, wie die Brüder in Böhmen sie noch während des 15. Jahrhunderts besessen hateten, allmählich verschwinden. Damit verschwand selbstverständslich auch die Möglichkeit, nach der Weise der älteren Gemeinden die "drei Stusen des göttlichen Gesetzes", das Gesetz der Natur, das Gesetz Mose und das Gesetz Christi beizubehalten und zwischen dem Gesetz Christi und den evangelischen Geboten einen klaren Unterschied zu machen, und so kam es, daß seit dem

<sup>1)</sup> Daß Staupitz und Dend baran festhielten f. oben S. 216. Jch bemerke, daß dieselbe Unterscheidung sich bei ben französischen Brüdern bes 15. Jahrh. (3. B. in ber Noble leçon) findet.

Sahr 1530 die Bersuche wieder in den Vorbergrund traten, die apostolische Regel, einschließlich der Fußwaschung, auf die ganze Gemeinschaft zu übertragen. Schon die außerordentliche Betonung ber Spättaufe, welche fich allmählich einftellte, mußte die Gemeinben zu einer Unnäherung an die Ideen der mährischen Brüder führen. Da man sich aber nicht entschließen konnte, vollständig in die Bahnen der mährischen Gemeinden einzulenken, so ichwächte man die Prinzipien ab und stellte zum Beispiel zwar den Besitz von Geld, Kleidern u. f. w. als erlaubt hin, lehnte aber die Erwerbung von Grundstücken, Häufern u. f. w. ab. 1) Auch die ablehnende Stellung, welche die Mähren zu der fittlichen Lebensordnung des Staates eingenommen hatten, tauchte seit der Mitte des 16. Jahrhunderts an einzelnen Orten wieder auf; die entsetzlichen Berfolgungen, welche über die armen Leute verhängt worden waren, machen dies zwar psychologisch durchaus erklärlich, aber während die mährischen Gemeinden gang folgerichtig einen Gottesstaat an die Stelle gesetzt hatten, wußten anbere Gruppen überhaupt feine klare Stellung zu gewinnen.

So lange das Prinzip aufrecht stand, daß die ganze Welt leben solle wie die Apostel, war es in der That eine Verletzung der wichtigsten Grundssätze, wenn sich Brüder fanden, welche Eigenthum erwarben, Kaufmannschaft trieben oder bürgerliche Aemter annahmen. Indem viele Täuser, anstatt das Prinzip selbst aufzugeben, dasselbse lediglich abschwächten und in der Praxis milderten, gaben sie Anderen eine frästige Handhabe, um wider sie als falsche Brüder Klage zu erheben. Es sei, so sagten die Entschiedenen, lediglich eine "Anpassung an die Welt", welche Jene um ihres Bortheils willen oder um der Berfolgung zu entgehen wider den ausdrücklichen Besehl der heis

24

<sup>1)</sup> Daher kommt es, daß viele Mennoniten bis in das 18. Jahrh. hinein sich ein Gewissen daraus machten, anders denn als Pächter und Miether zu leben. Später sonderte sich eine Partei der "Hauskäufer" ab.

Reller, Staupit.

ligen Schrift übten, und es sei unmöglich, mit solchen Brübern fernerhin Gemeinschaft zu halten. So erhoben sich jetzt die Ansklagen, welche einst die Täuser wider diejenigen gerichtet hatsten, welche die Zeit für die Einsührung der Spättause noch nicht für reif erklärten, seitens der "Entschiedenen" auch gegen die gemäßigten Tausgesinnten selbst, ja es kam dahin, daß sich aus den strengen Richtungen noch strengere aussonderten und daß schließlich eine überaus große Verwirrung Platz griff.

Es war ganz natürlich, daß besonnenere Männer die Nothswendigkeit fühlten, einen Ausweg aus den Schwierigkeiten, in die man gerathen war, zu suchen. Man glaubte ihn darin zu sinden, daß man einen Theil der ursprünglichen Forderungen überhaupt preißgab. Nachdem man für die drei Unterscheidungsselehren von der Tause, dem Eid und der Behrlosigkeit gewisse Zugeständnisse erlangt hatte, näherte man sich in Sachen der sonstigen Glaubenssehren wiederum den Anschauungen der herrschenden Kirchen. Während der Geist der altevangelischen Gemeinden ursprünglich gleichgültig gegen das Dogma war und den Nachdruck auf das Gemeindeleben legte, traten jetzt unter der Einwirkung der neuen Lehrsirchen Strömungen zu Tage, welche in diesem Punkte die Ueberlieserungen der Bäter durchsbrachen. 1)

<sup>1)</sup> Chr. Sepp, Rerfhift. Studien. Leiden 1885 S. 84 fagt: "De geest van het Anabaptisme is onverschillig jegens het dogma. Tegenover hen, die onder de Anabaptisten de heerschappij van het dogma in eere wilden brengen, verhieven sich krachtige stemmen, die vrijheid in deze beoogden en gunden. Op eene reeks van zoogenaamde dogmatische geschriften van Menno Simons en enkelen zijner geloofsgenooten van die dagen zou men kunnen wijzen ter bestrijding van het door mij beweerde. Laat mij eerlick bekennen, dat ik wenschte, dat zij niet geschreven waren. Menno heeft langs dien weg gepoogd de onder zijne broederen heerschende rechtzinnigheid te bewijzen, om althans van die zijde de hand de vervolging af te keeren. De pen voerende is hij veel minder Anabaptist dan de tucht oefenende".

In demselben Maße, als dieser Umwandlungsprozeß sich vollzog, verwandelten sich die Gemeinden aus einer Bruderschaft ebenfalls in eine Kirche, und je geringer die Unterschiede dieser kleinen Kirche von den großen Kirchen wurden, um so mehr verlor die erstere ihre selbständige Berechtigung und Bedeutung. Allmählich wurde gerade dasjenige, was die Brüder einst am meisten an den herrschenden Kirchen getadelt hatten, nämlich die Bindung des Christenthums an äußere Handlungen und an die reine Lehre, auch zum Kennzeichen vieler Täuserschienen.

Aus der alten und ehrwürdigen Gemeinschaft, welche ihren Grundsätzen nach eine selbständige Grundgestalt des Christenthums war, und die ihrer Joee nach ein Bruderbund sein sollte, der die Kinder Gottes aus allen Confessionen zu umfassen bestimmt war, wurde unter dem Druck der Verhältnisse allmählich eine neue Kirche mit neuen Gnadenmitteln oder, wie die Gegner zu sagen pflegten, eine Sekte des Luthersthums<sup>1</sup>), an welcher nicht bloß die Außenstehenden meist gleichsgültig vorübergingen, sondern für welche auch die Liebe der eigsnen Glieder vielsach erkaltete.

So erklärt sich die merkwürdige Thatsache, daß dieselbe Gemeinschaft, welche in früheren Jahrhunderten und noch zur Zeit der Reformation eine religiöse Wärme und Innigkeit und einen Opfermuth von unvergleichlicher Kraft an den Tag gelegt hatte, im 17. und vor Allem im 18. Jahrhundert die Spuren des Niedergangs und schlimmer Erkaltung an sich trägt. Während die Gemeinden in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts wenigstens in England noch einmal eine große Machtentfaltung gezeigt hatten, bildete sich seit etwa 1700 weit und breit die

<sup>1)</sup> Belege dafür, daß die Mennoniten im 18. Jahrh. für eine "lutherische Sekte" galten s. bei W. Mannhardt, Die Wehrfreiheit u. s. w. 1868 S. 2 Anm. 1.

Ueberzeugung aus, daß der sogenannte Anabaptismus seine Rolle ausgespielt habe, und daß andere Gemeinschaften berusen seien, die Stelle der mehr und mehr verkümmernden Gemeinden einzunehmen.

Ihren äußeren Ausbruck und gleichsam ihre Besiegelung vor den Menschen erhielt diese Entwicklung, als die Gemeinden ihren alten Widerwillen gegen Parteinamen fallen ließen. Wähsend noch im 17. Jahrhundert Tileman von Braght selbst gegen den Namen Tausgesinnte Bedenken ausgesprochen und erklärt hatte<sup>1</sup>), daß die Gemeinden eigentlich nur Christen (Christgessinnte), oder Evangelische (Evangelischgesinnte) heißen sollten (wie sie von Alters her, ja seit vielen Jahrhunderten genannt worden seien), hielten Andere es für zweckmäßig, auch in diessem Punkte dem Borbild von Lutheranern und Calvinisten zu solgen und sich nach hervorragenden Parteisührern nennen zu lassen und zu nennen. Damit war zugleich der Anspruch der Gemeinden, daß sie uralt seien und an keinen sterblichen Menschen sich gebunden wissen wollten, in den Augen der Außenstehenden ausgegeben.

Es gab um das Jahr 1530 viele Brüder, welche in richstiger Voraussicht der eben geschilberten Entwicklungen die Spättaufe, an deren Empfang ja Niemand unter den gemäßigten Taufgesinnten die Seligkeit knüpfte, zeitweilig ruhen lassen wollsten. Indessen bezeugt der Umstand, daß auch diese Personen von

<sup>1)</sup> I. v. Braght, Martelaarspiegel etc. 1685 Borwort. Den naem Doopsgesinde is by haer niet eygentlijk of uyt begeerte, maar ter nood, aengenomen: want haren eygentlijken naem (de bygevoegde sake wel betracht zijnde) behoorde te wesen Christigesinde, Apostelsgesinde, ofte Evangeliumsgesinde gelijk sy van ouds, ja over veel hondert jaren zijn genoemt geweest".

den Widersachern fortdauernd als Täuser bezeichnet wurden, die Thatsache, daß sie in allen wesentlichen Punkten, selbst in der Auffassung von der Schriftgemäßheit der Spättause, Täuser waren, nur daß sie im Unterschied von den mährischen Täusern und den "gemeinen Täusern" mit einer gewissen Berechtigung freie Täuser hießen.

"Die freien Täufer, so erzählt Beinrich Bullinger, achten bie Saframente für den Gläubigen als überflüffig ober boch gar wenig nütz oder nothwendig. Denn so der Gläubige den Geift und dasjenige habe, was mit den äußeren Zeichen bezeugt und abgebildet werde, können ihm die außeren Zeichen nicht mehr geben, als was er bereits hat, und er bedürfe also der Sakramente nicht". Diese Täufer seien auch der Ansicht, daß, falls große Gefahren vorhanden seien, es besser sei, zu schweigen. Gott begehre nicht unseren Tod, noch daß wir Weib und Kind Darum dürfe ein Jeder in solchem Fall in der "äußeren Religion" (d. h. in den firchlichen Ceremonien) sich benen gleichförmig machen, unter benen er lebt und wohnt. Dieser Ansicht, fügt er hinzu, sei auch David Joris gewesen. "Und sind zwar in dieser Zeit leider viel mehr, denn Jemand meint, Menschen, die weder Wiedertäufer sind noch Wiedertäufer wollen gescholten werden, welche aber nichts destominder tief in den mehrtheils erzählten Artifeln steden. Gott helfe folden durch fein Wort und Gnade heraus".1)

Wir haben oben gesehen, daß die Bewegung der apostolischen Täufer vornehmlich von den Mitgliedern der alten Regerschulen, und diejenige der gemeinen Täuser von den Bruderschaften der deutschen Werkleute getragen wurde; nicht als ob es ausschließlich diese Verbände gewesen wären, und als ob jedesmal deren sämmtliche Glieder sich an der betreffenden

<sup>1)</sup> S. Bullinger, Der Wiedertaufer Ursprung u. f. m. Burich 1560.

Richtung der altevangelischen Gemeinden bethätigt hätten, viels mehr bildeten die genannten Corporationen gleichsam den Herd und die Stütze der Bewegung.

In ganz ähnlicher Weise zeigt sich nun die Thatsache, daß diese freien Täuser ihren vornehmsten Anhang unter den Männern hatten, welche entweder den Bruderschaften als Liebshaber des Handwerks angehörten, oder welche Mitglieder von gelehrten Sodalitäten, bezw. von sogenannten Collegien, "Rederijkkameren", Akademien, Associationen von Theosophen oder von sonstigen Vereinigungen waren, die unter sich den Namen von Brüdern gebrauchten, und die fast sämmtlich unter dem Schleier des Geheimnisses zu tagen pslegten oder wenigstens einen Theil ihrer Thätigkeit mehr oder weniger vershülten.

Und hier ist nun unsere Untersuchung wieder bei dem Punkte angelangt, von welchem sie ihren Ausgang genommen hat, nämslich bei der Geschichte der Bruderschaften und Sodalitäten, mit deren Entwicklungen und Bestrebungen die Geschichte der Mänsner, welche, wie Johann von Staupitz, die Vorläuser des evangelischen Glaubens gewesen waren, so eng verknüpst ist, und die, wie sich jetzt zeigen sollte, seit dem Jahr 1530 von Neuem die vornehmsten Träger jener Literatur der Gottessreunde und der Schriften des Staupitz und der Staupitzianer wurden, die nach Luthers Schwenkung weder in der neuen noch in der alten Kirche einen gesicherten Stützpunkt mehr besaßen.

Die Einrichtung der "Liebhaber des Handwerks" ist sicherslich sehr alt. Bereits die allgemeine deutsche Hüttenordnung vom Jahre 1459, die offenbar nur eine Codisikation alter, bissher mündlich fortgepflauzter Bräuche ist, kennt neben den Meistern und Gesellen die Liebhaber des Handwerks, und auch in der

Ordnung der Siegener Hammerhütte "zum heiligen Areuz" vom Fahre 1516 wird ausdrücklich auf sie hingewiesen. 1)

Im Jahre 1440 begegnet uns zu Antwerpen die S. Lucas-Gilbe, beren Mitglieder damals namentlich aus Malern, Bilbhauern und Steinmegen beftanden, in deren Amthause aber um bas Jahr 1500 auch die Buchdrucker und die Rupferstecher Sitz und Stimme erlangten. Innerhalb diefer Bruderschaft tritt nun um bas Sahr 1480 eine literarische Gefell= schaft an das Licht, die aus Gelehrten und aus Rünftlern bestand und die sich die Rederijkkamer der Violiere, b. h. die Vortrags-Gesellschaft zur Levkoje nannte, und die innerhalb der größeren Bruderschaft einen engeren Bund von Brüdern darftellte. Der Zusammenhang beider Rreise war ein sehr inniger: die Dekane der S. Lucas-Gilde waren auch zugleich die Dekane der Violiere, und der Meifter vom Stuhl war zugleich Meifter in beiden "Ringen". Die "Rammer" tam oft zu gemeinsamen Situngen zusammen; Pictura und Poefis feien, so pflegte man zu fagen, bazu beftimmt, brüberlich zusammenzuhalten. Es gelang dieser Bruderschaft, zeitweilig eine geiftige Führerin in der großen Handelsstadt zu werden.2)

Die Verhältnisse, die in Antwerpen urfundlich nachweisbar uns entgegentreten, waren natürlich an sehr vielen Orten, über die wir einstweilen nichts in den Akten ausgezeichnet sinden, die gleichen. Die Zunftstuben der Steinmetzen und Bildschnitzer standen innerhalb der ganzen westeuropäischen Christenheit, besonders in Deutschland, den Niederlanden, England, Frankreich und Italien seit alten Zeiten untereinander in einem engen Bunde, und die gleiche Organisation und die gleichen Einrich-

<sup>1)</sup> Räheres bei Reller, Die Reformation S. 236.

<sup>2)</sup> Näheres bei Max Rooses, Geschichte der Malerschule Untwerpens. München 1880 S. 26 f. Dort sind die niederländischen Quellen, aus welcher obige Angaben geschöpft find, genau angegeben.

tungen fanden sich, wenn auch bestimmt und abgeändert durch die Größe der Städte und die Zahl der Brüder, in Nürnberg wie in Bologna, in Lyon wie in Antwerpen, in Zürich wie in London oder York, in Wien wie in Rostock.

Man weiß, daß die Gilben und Zünfte der Werkleute seit alten Zeiten zu dem Patriziat der Städte in einem gewissen Gegensatz standen. Eine Bruderschaft, welche so unabhängig und so sest in sich gegründet dastand wie die Bauhütte, konnte bei neuen Zunftkämpfen leicht die Führung übernehmen, und daher strebte die herrschende Oligarchie dahin, dieselbe innershalb ihres Machtbereichs entweder gar nicht zuzulassen oder doch die Aufnahme von Liebhabern des Handwerks möglichst einzusschaften. Besonders dann, wenn große Bewegungen im Anzug waren, hören wir von solchen Verboten.

Aus diesen Gründen pflegten die Namen der Liebhaber sorgfältig geheim gehalten zu werden, und es ist für die heutige Forschung natürlich sehr schwierig, ja fast unmöglich, urkundlich sestzustellen, was damals mit dem Schleier des Geheimnisses umhüllt zu werden pflegte. Immerhin aber läßt sich aus den näheren Beziehungen von Gelehrten oder Ordensbrüdern zu Steinmetzen, Buchdruckern und Handwerkern in allen den Fälsten, wo die ersteren die religiöse und kirchliche Stellung der Bruderschaften erweislich theilten, wenigstens eine gewisse Gemeinsamkeit der Gesichtspunkte erschließen, die auf einer mehr oder weniger großen Annäherung der Genannten an die Brüder beruht.

Es würde die Grenzen, welche diesem Buche gesteckt sind, weit überschreiten, wenn ich hier eine Untersuchung über die einzelnen Persönlichkeiten, welche als Mitglieder jener Brudersschaften angesehen werden können, anstellen wollte. Bielmehr will ich mich lediglich darauf beschränken, an der Hand der Duellen die Thatsache sestzustellen, daß drei Klassen von körpers

schaftlichen Verbänden, bezw. von Wissenszweigen, um das Jahr 1530 den Werkbruderschaften nahe gestanden haben, einmal die Ritterorden, nämlich die Johanniter und der deutsche Orden und sodann die Vertreter der exakten Wissenschaften (Mathematik, Geometrie, Naturwissenschaften und Medizin) und endslich viele Freunde der griechischen und hebräischen Sprackstunde.

Im Jahre 1518, mithin in demselben Jahr, wo der Masgistrat der freien Reichsstadt Nürnberg die ersten Maßregeln zur Niederhaltung der beginnenden religiösen Bewegung ergriff'), erfolgte hier wie an anderen Orten der Besehl, daß gewisse Gilden und Bruderschaften nur noch Handwerksgenossen und keine Liedhaber, bezw. überhaupt keine Glieder mehr aufnehmen sollten. Da ist es nun merkwürdig, daß der LandsComthur der Deutschsordens-Ballei Franken, Wolfgang von Epsenhoven, die Sache sür wichtig genug hielt, um als Beschützer der in der Pfarrei von S. Jacobi zu Nürnberg vorhandenen S. Elsbeth-Bruderschaft vor dem Magistrat aufzutreten.

Rurze Zeit danach, als die Brüder, die man damals noch Spiritualen, späterhin Täufer nannte, ihre ersten Versammslungen in Nürnberg hielten, war es, wie oben bereits erzählt, der Deutschordens-Geistliche Jacob Dolman, welcher Hans Hut gastfreundlich in seinem Hause aufnahm, ja als dieselben Brüder im Jahr 1527 zu Augsburg tagten, war ein Deutschordensherr, Namens Leonhard, unter den Abgeordneten.

Die Beziehungen der Deutschordensherrn zu den sogenannten

<sup>1)</sup> Das erste Berbot des Druckes lutherischer Schriften erging um dieselbe Zeit an den Buchdrucker Friedr. Peppus. Merkwürdig ist, daß gleichzeitig ein Berbot an die Formschneider wegen der Berbreitung von Karten, die ein Kreuzzeigten, ersolgte. Soden, Beiträge u. s. w. S. 56. Sin Berbot solcher Kreuze hat doch nur dann einen Sinn, wenn sie ein Symbol waren. Daß die als Ketzer verurtheilten Personen angeheftete Kreuze tragen mußten, ist bekannt.

Waldensern, Bickarden, Wiklesiten u. s. w. sind sehr alt. Ich will kein Gewicht darauf legen, daß der Gottessreund, welcher die "Deutsche Theologie" verfaßt hat, ein Deutschordensherr war, auch nicht darauf, daß die Deutschherrn wie die Johanniter im Rampse zwischen Kaiser Ludwig dem Baiern und der Eurie gegen die letztere Partei genommen haben, aber sehr wichtig ist es doch, daß die sogenannten Waldenser seit 1387 im Ordeussland Preußen ein Usul sanden, und daß als einer der Gründe, die zur Absehung des hochverdienten Ordensmeisters Heinrich von Plauen führten (1413) seine Hinneigung zu den "Wiklesiten" bezeichnet wird.")

Im 15. Jahrhundert waren in Preußen und Liefland Waldenser und Pickarden weit verbreitet 2), und Flüchtlinge, wie der Prediger Nic. Rute in Rostock, suchten und fanden hier vor weiteren Verfolgungen Schutz. 3) Nirgends urtheilte man im 15. Jahrh. über Papst und Geistlichkeit unbefangener als in Preußen.

Als nun während der Jahre 1518—1522 Luther der Führer der altdeutschen Opposition geworden war, und die Brüder, die man Waldenser nannte, aller Orten in ihm den Herold des Evangeliums, wie sie es seit alten Zeiten vertheidigt hatten, erkannten, da regten sich auch im Ordenslande die alten Neisungen, und kein Reichsgebiet außer Nürnberg hat sich rascher und vollständiger der Bewegung angeschlossen als Preußen.

Hochmeister war, wie bekannt, seit 1511 Herzog Albrecht aus dem Hause der Hohenzollern. Neben ihm waren Fried-

<sup>1)</sup> Joh. Boigt, Gesch. Preußens VII, 221 Anm. 1. Ich glaube, daß der Ordensbruder, der diese Nachricht ausgezeichnet hat, gut unterrichtet zu sein in der Lage war.

<sup>2)</sup> Wir haben die "Reterei" der Grafen von Sann erwähnt. Auch fie hatten nahe Beziehungen zum deutschen Orden. Bergl. Joh. Boigt, Namen-Coder der Deut. Ordens-Beamten. Königsberg 1843 (Register).

<sup>3)</sup> Bafe C. A., Berzog Albrecht v. Preußen u. f. w. 1879 S. 13.

rich von Hendeck, Georg von Polent und Wolf von Hendeck die geistig bedeutendsten und einflußreichsten Männer, ersterer als Oberster Rompan und erster Rath des Hochmeisters (1514—1521), der zweite als Bischof von Samland, und Wolf von Hendeck als Nachfolger Friedrichs vom Jahre 1522 an.

Alle Forscher haben die Thatsache anerkannt, daß lediglich durch das Zusammenwirken der Genannten die Einführung der Reformation in Preußen gelungen ist, und daß den Hendecks ein besonderer Antheil gebührt. Wenn man nun aber fragt, wie sich die Hendecks seit etwa 1527 zu der lutherischen Kirche gestellt haben, so werden wir ebenfalls von allen Historikern überseinstimmend dahin belehrt, daß dieselben damals von Luther abgesallen und die mächtigsten Gönner der "Wiederstünfer" geworden seien. 1)

Der Chronist Freiberg erzählt, daß Friedr. von Hendeck nicht bloß Etliche von dem großen Abel, sondern auch den Herzog Albrecht in die "versührerische Lehre" der Täuser eingeführt habe, "also daß Seine Gnaden nicht mehr des frommen Poliander geachtet und seiner Predigt nicht viel nachgefragt habe".2) Die Pfarreien des Amts Johannisburg, welches Hendeck inne hatte, waren sämmtlich mit täuserisch gesinnten Predigern besetzt.

Georg von Polent (geb. 1477 oder 1478), der ebenso wie

<sup>1)</sup> Hase, a. a. D. S. 62. — Friedr. v. Hended war übrigens auch auf theologischem Gebiet schriftstellerisch thätig. Er versaßte "An den Herrn Walther von Blettenbergt, Deutschordens Menster unn Liefslandt. Enn gar christich Ermahnung zu der Leer und Erkenntniß Christi. Königsb. 1526. 4°. Weller, Repert. typogr. No. 3811. — Hended verdiente eine monographische Bearbeitung.

<sup>2)</sup> In einem Brief vom Febr. 1528 klagt Speratus über die Neigung auch der gut evangelisch gesinnten zu den "Sekten"; die Einen neigen zu den Anabaptisten, sagt er, die Andern treten ihnen bei. Eine Spezial-Untersuchung über die altevangelischen Gemeinden seit dem 13. Jahrh. in Preußen wäre sehr wünschenswerth.

Johann von Staupitz einem Abelsgeschlecht entstammte, welches an der böhmisch-sächsischen Grenze heimisch war, war der erste Bischof, der zur evangelischen Lehre übertrat; er gab damit ein Beispiel, von dem Luther hoffte, daß es dereinst "einige Fürsten zur Annahme des reinen Wortes werde begeistern können." Seine persönliche Stellung zu Luther aber wird daburch vielleicht einigermaßen beleuchtet, daß trotz wiederholter sehr ergebener Zuschriften Luthers an Polentz in des letzteren Correspondenz keine Silbe, auch keine Andentung eines Schreisbens Polentz an Luther nachzuweisen ist, ja daß selbst der Name Luthers von Polentz seit 1524 nur ein einziges Mal beiläusig erwähnt wird.

Polent,' neuester Biograph erblickt darin "ein geschichtliches Räthsel" und meint, daß Polent, der fünf Jahre älter war als Luther, sich zwar zum Evangelium bekannt, aber auf keines Menschen Theologie verpflichtet habe; da er außerdem allen dogmatischen Verhandlungen abhold gewesen sei, so müsse man die Thatsache, daß er seit 1525 als Einsiedler lebte und von allen Kämpsen sich zurückzog, auf seine edle Bescheidenheit zurück sühren.<sup>1</sup>) Vielleicht klärt sich aber das geschichtliche Käthsel durch die einsache Thatsache auf, daß Polentz im Jahre 1527 der Gemahl der Anna von Hendeck geworden war.

Als seit 1522 Luther zuerst mit Staupig und dann auch mit den Staupigianern zersiel, da wandten sich viele Anhänger der letzteren nach Preußen; ja seit 1525 bot das Ordensland allen denen, welche als Täuser versolgt wurden, ein Aspl, und so sanden sich dort erst einzelne angesehene Männer wie Endtselder und Westerburg, später aber auch ganze Gemeinden ein<sup>2</sup>);

<sup>1)</sup> P. Tschadert, Georg von Polents, Bischof von Samland. In den Kirchengesch. Studien. Leipzig 1888 S. 145 ff. (Auch in besonderem Abdruck erschienen).

<sup>2)</sup> Mäheres bei A. Brons, Ursprung, Entwicklung u. Schicksale u.s.w. Norden 1884 S. 242 ff.

man weiß auch, daß der sogenannte ältere Pietismus späterhin gerade in Preußen viele Anhänger beseisen hat.

Auf dem Reichstag, der im Frühjahr 1524 zu Nürnberg zusammentrat, war die überwiegende Mehrzahl der vertretenen Fürsten altgläubig. Der Gesandte Chursachsens, Feilitzsch, zählt einmal diejenigen auf, die sich auf seiner Seite befänden, und da weiß er außer den Reichsstädten nur den Hochmeister Albrecht von Preußen und die Grafen von Henneberg zu nennen<sup>1</sup>), d. h. Fürsten, welche zum Deutschen Orden in unmittelbaren Beziehungen standen.<sup>2</sup>)

In demselben Jahr, wo der Hochmeister sich persönlich nach Nürnberg begeben hatte, und wo er mit den dortigen Evangelischen, deren Führung damals noch in den Händen der Staupitzianer lag, zusammengetroffen war, ließ der Papst dem Bruder des Herzogs Albrecht melden, daß bei den "Conspirationen wider die christliche Kirche" der Hochmeister "als Vorgänger, Hauptmann und Anfänger aller Handlung" bezeichnet werde.<sup>3</sup>) Wir besitzen aus derselben Zeit zwei Aeußerungen Albrechts, welche merkwürdig an die Bemerkungen anklingen, wie wir sie aus den Kreisen der Staupitzianer oben mitgetheilt haben.

Am 27. November 1524 schreibt er nämlich an seinen Bruber: "Daß wir lutherisch sein sollen, wird uns mit Unswahrheit aufgelegt. Das wissen wir aber mit der That anzus

<sup>1)</sup> Bgl. die forgfältige Arbeit von Arwed Richter, Der Reichstag zu Nilrnberg. Lpz. 1888 (Diff.) S. 99.

<sup>2)</sup> Ueber die nahen Beziehungen der Grafen von Henneberg zum Deut. Orben f. Joh. Boigt, Gesch d. D. Orbens. Ein Graf Georg war Comsthur von Mergentheim 1508 und ein Graf Poppo (?) Landcomthur von Franken 1492.

<sup>3)</sup> Boigt, Geschichte Preußens IX, 713.

zeigen, daß wir unser Leben lang allen Sekten, die dem rechten christlichen Glauben vorgezogen werden wollen, seind und zuwider gewesen und bisher unseres Wissens weder lutherisch noch anders denn wie einem ehrliebenden, frommen christlichen Fürsten zusteht, uns gehalten haben."1) Wenige Wochen darauf schreibt er an Georg Vogler, daß er dem Evangelium unswandelbar treu bleiben werde und es als seine heiligste Pflicht erkenne, Alles zu thun, was die Verbreitung des reinen Wortes Gottes fördern könne.")

Wenn man den Herzog keiner Unwahrheit zeihen will, muß man annehmen, daß für ihn die Worte Lutherisch und evansgelisch nicht zusammenfielen. Wir wissen ja, daß diese Besgriffe im Jahr 1524 für viele Männer bereits nicht mehr identisch waren, und daß sowohl Staupit wie Hans Sachs die Evangelischen den "rechten Christen" gleich setzen, sich aber ebenso wie Herzog Albrecht gegen die Auflage verwahren, lutherisch zu heißen.

Und wenn nun nach allen diesen Zeugnissen, die sich leicht vermehren ließen, kein Zweisel darüber obwalten kann, daß viele Mitglieder des deutschen Ordens eine ausgeprägte Hinneigung zu manchen Grundgedanken der altevangelischen Gemeinden an den Tag gelegt haben, dann ist wohl auch erlaubt, daran zu erinnern, daß das Haus der Wettiner durch den Sohn Albrechts des Beherzten, Herzog Friedrich, der seit 1498 Hochmeister in Preußen war, eine nahe Beziehung zum Orden hatte, und daß Dietrich von Staupitz im Jahre 1476 den Herzog Albrecht nach Jerusalem begleitet hat; dann darf man ferner darauf hinweisen, daß das Geschlecht der Abelmann v. Abelmannsfelden damals

<sup>1)</sup> Boigt, a. a. D. IX, 733.

<sup>2)</sup> Boigt, a. a. D. 738.

<sup>3)</sup> Bgl. oben S. 182 ff.

innerhalb des Ordens großes Ansehen genoß, daß Johann von Adelmann, der seit 1499 Comthur zu Blumenthal und später zu Mergentheim gewesen war, in den Jahren 1510—1519 die hohe Würde des Meisters in deutschen Landen bekleidete, und daß andere Mitglieder der Familie ebenfalls Stellungen im Orsen einnahmen. Und was hier von den Familien der Staupitz und Adelmann gesagt ist, daß gilt auch von den Holzschuher in Nürnberg, von den Herrn von Lichtenstein?) und Pappenheim? in Süddeutschland, denen von Merode, von der Recke, von Diesenbrock, von Asbeck, von Henden, von Wüllen4) und Andern in Norddeutschland, welche sämmtlich in der Geschichte der altevangeslischen Gemeinden des 16. Fahrh. sich bekannt gemacht haben. 5)

So ist es denn auch ganz erklärlich, daß die Deutschen Herrn um das Jahr 1530 nicht bloß den römischen Katholiken, sondern auch den strengen Lutheranern verdächtig waren. An die Stadt Rostock schrieb Urbanus Rhegius: "Euer Prediger ist freilich ein deutscher Herr, den solltet ihr gen Rhodus schicken;"6) das war derselbe Prediger, der von den Lutheranern mit Carlstadt und Münzer in die gleiche Linie gestellt ward, wie es

<sup>1)</sup> Die Holzschuher kommen im 15. Jahrh. mehrsach als Glieder der Nürnberger Commende vor. Im J. 1408 war Friedr. Holzschuher Spitalmeister.

<sup>2)</sup> Balthaf. b. Lichtenstein war im J. 1531 Baumeister in ber Comthurei Ellingen.

<sup>3)</sup> Heinrich von Pappenheim bekleidete hohe Ordensämter in den Comthureien Beißenburg, Wörth, Mergentheim seit 1510.

<sup>4)</sup> Ueber ben Antheil der genannten Familien am Deutschen Orben f. Boigt, Gesch. b. Deut. Ritterorbens. Bb. II. Register.

<sup>5)</sup> Ueber die Familie von Lichtenstein f. Beck, Geschichtsbücher u. s. w. 1883. Die v. Pappenheim waren die Beschützer Pilgr. Marbecks und Casp. v. Schwenkselbs. Ueber die anderen Familien s. Keller, Die Gegenresormation Bb. II, S. 273.

<sup>6)</sup> Mecklenburgs altniedersächsische Literatur III. Theil hrsg. v. Dr. A. Hofmeister. Schwerin 1885 S. 142. Es handelt sich sicher hier um ein Mitglied des Deutschen Ordens.

Allen um jene Zeit zu gehen pflegte, die weber römisch noch lutherisch sein konnten ober wollten.

Was sodann die Johanniter oder Hospitaliter anbetrifft, so standen schon im 13. Jahrhundert viele Brüder im Kufe der Rețerei. Rein geringerer als Papst Gregor IX. hat im Jahre 1238 erklärt, daß die Rețerei unter den Ordensrittern eingerissen sei. )

Diese Thatsache kommt im 13. und 14. Jahrhundert durch die eigenthümliche Verbindung zum Ausdruck, in welcher vielsach die sogenannten Begharden und Begharden-Häuser mit den Johannitern stehen und über die ich an anderem Orte gehandelt habe. 2)

Daß es zu Anfang des 16. Jahrhunderts gerade ein Mann wie Otto Brunfels war, welcher bei Andreas Cratander zu Basel eine Nede drucken ließ, die einen Aufruf an die christslichen Fürsten zu Sunsten der bedrängten Johanniter enthielt, deutet zum mindesten darauf hin, daß Beziehungen freundschaftslicher Art vorhanden gewesen sein müssen.

Besonders merkwürdig ist, daß der Mann, welcher um das Jahr 1522 als der vornehmste Vermittler zwischen den südsfranzösischen Brüdern und den Brüdern in der Schweiz erscheint, nämlich Anemund de Coct, Herr von Chastelard, Johanniter-Ritter war. Nachdem ich oben auf ihn hingewiesen habe, will ich hier nur erwähnen, daß er den Michael Bentinus Bruder nennt, daß er zu Conrad Grebel, Martin Cellarius und Anderen

<sup>1)</sup> Gregorius IX ad Magistrum hospitalis: Caeterum plures ex fratribus vestris de haeresi probabili haberi dicuntur ratione suspecti. Raynaldus, Annales eccl. 1228 nro 32. — Ueber die Stellung des sog. Gottesfreundes aus dem Oberlande zu den Johannitern im 14. Jahrh. s. Keller, Die Reformation S. 180 u. 196. — Man weiß, daß die Johanniter auf der Brust ein weißes und auf ihren Fahnen ein rothes Kreuz trugen.

<sup>2)</sup> Reller, Die Reformation S. 177. 180 f.

<sup>3)</sup> Keller, a. a. D. S. 382.

nahe Beziehungen unterhielt, sowie daß er auch am Hofe des Herszogs von Savohen bereits im Jahre 1523 bekannt war. Es ist für mich nicht zweiselhaft, daß Anemund einen tiefgreisenden und dauernden Einfluß auf die Entstehung und Weiterentwicklung der deutschen Bewegung ausgeübt hat.

Wir haben oben gesehen, daß die erakten Wissenschaften trotz einzelner Begünstigungen durch hohe Geistliche im Großen und Ganzen ohne die Hülfe der Rirche, ja vielsach im Gegensatz zu ihr, sich hatten Bahn brechen müssen. Innerhalb der Bruderschaften aber stießen diese Wissenszweige auf geistesverwandte Neigungen. Da die religiösen Auffassungen der Brüder neben der Offenbarung in der heiligen Schrift noch in anderem Sinn als die Kirche auch ein "Buch der äußeren Gottessoffenbarung" kannten, so ließ ihre Glaubenslehre dieses Stubium der Natur nicht nur frei, sondern begünstigte es.

Jede religiöse Weltansicht pflegt mit bestimmten naturphilossophischen Anschauungen Hand in Hand zu gehen und sich mit diesen zu einem einheitlichen System zu verschmelzen — einem System, dessen beide Seiten sich freilich nicht immer in denselben Köpfen zu gleicher Alarheit entwickeln und von welchem oft die eine Seite nur beidiesem, die andere nur bei jenem Gelehrten in die Erscheinung tritt. Es ist mehrsach beobachtet, daß Männer, welche den altevangelischen Gemeinden um 1525 sehr nahe gestans den hatten, wie Nic. Prugner 1), der Freund Hubmeiers, Otto Brunfels und Andere späterhin sich den Naturwissenschaften oder der Medizin 2) gewidmet haben. Betrachtet man nun deren Naturs

<sup>1)</sup> Ueber ihn f. die Allg. Deut. Biogr.

<sup>2)</sup> Daß unter den "Täufern" besonders viele geschulte Aerzte waren, s. bei Chr. A. Fischer, Bierundfünfzig erhebliche Ursachen, warum die Wiesdertäufer 2c. Ingolstadt 1607 S. 71. — Dieselbe Erscheinung tritt später bei den sog. Rosenkreuzern zu Tage.

anschauung, so zeigt fich, daß dieselbe in merkwürdiger Beise übereinstimmt mit derjenigen, welche um bas Jahr 1530 von Männern wie Cornelius Agrippa von Nettesheim, Theophraftus Baracelfus, Michael Servet 1) und Anderen vertreten wurde, und es zeigen sich trot mancher Verschiedenheiten bier Berührungs= vunkte, welche sicherlich nicht zufälliger Art sind. Man hat längst erkannt, daß diese Männer in Rücksicht auf die Naturphilosophie, die sie vortrugen, mit Denck, Franck und Anderen eine besondere Gruppe darftellen, deren Auffaffungen sich sowohl von der luthe= rischen wie der katholischen Naturbetrachtung jener Zeit unterscheiden. Cornelius Agrippa (1486-1535)2) hatte wie seine Altersgenoffen Gerhard Westerburg und Joh. Campanus aus Jülich's) zuerst in seiner Heimathstadt Köln Medizin und Rechtswissenschaft studirt und sich dann lange Zeit in Paris, Avignon und Lyon aufgehalten. In Pavia trat er an der Universität als Erklärer der unter dem Namen Hermes Trismegiftus bekannten Bücher auf und beschäftigte sich zugleich eingehend mit theologischen Studien. Seine späteren Schriften brachten ihn in ernste Berwicklungen mit der Inquisition und trieben ihn von Ort zu Ort. Zu Paris war er, zwanzig Jahr alt, Mitglied einer geheimen Sodalität geworden4), und als er im Jahre 1509 in Avignon lebte, empfahl ihm sein Freund Landulphus,

<sup>1)</sup> Ueber Servet vergl. die ausgezeichnete Abhandlung H. Tollins, Charakterbild M. Servets. Berlin 1876. Dort auch hinweise auf die übrigen Tollinschen Schriften.

<sup>2)</sup> Wir besitzen leider keine deutsche Lebensbeschreibung von ihm. Das beste Werk ist: H. Morley, The life of Cornelius Agrippa. London 1856. 2 Bbe.

<sup>3)</sup> Neber Joh. Campanus schreibt Agrippa in einem Erostbrief an Joh. Caesarius vom J. 1520: "Quis ignorat, hos (Colonienses) esse illos Magistros qui Joannem Campanum, insigni doctrina et virtute virum, scholis secluserunt? S. Henr. Corn. Agrippae Opera, Lugduni (o. J.) Vol. II p. 778.

<sup>4)</sup> H. Morley a. a. D. I, 25.

welcher Arzt und zeitweisig Professor zu Pavia war 1), einen jungen Nürnberger Gelehrten zur Aufnahme in die Gesellschaft, der Agrippa und Landulph angehörten. 2)

Ich vermag nicht anzugeben, ob diese geheimen Sodalitäten mit den Bruderschaften, deren Mitglieder Männer wie Denck und Campanus waren, irgendwie unmittelbar und äußerlich zussammenhängen oder nicht. Jedenfalls aber darf man bis zum Beweis des Gegentheils behaupten, daß jene Gesellschaften auch noch nach dem Jahre 1509 vorhanden gewesen sind.

Es ift merkwürdig, daß Agrippas Beziehungen uns an dieser Stelle wiederum auf Nürnberg weisen.3) Wir haben die Brudersschaft, welche dort seit 1524 an das Licht trat, ja oben kennen gelernt. In der Chronik des Bonifacius Teusenbach, welche im Jahre 1554 begonnen worden ist, sindet sich nun eine Stelle, in welcher unter Bezugnahme auf die Ereignisse von 1524 und auf Denck gesagt wird, daß noch Samen von solchen "ohnmächstigen Leuten" übrig geblieben sei; wenn man sie nicht ohnedies kennte, wolle er sie mit Namen nennen, es seien rechte natürs

<sup>1)</sup> Einige von Landulphs Schriften find im J. 1535 zu Basel erschienen. Näheres bei Föcher, Gel.-Lex. Lpz. 1750. II, 2242.

<sup>2)</sup> Landulph an Agrippa, d. d. Lugduni 1509 prid. Nonas Febr.: Qui hasce meas ad te defert literulas, tuae nationis Germanus est, oriundus ex Norimberga, sed domicilium habens Lugduni; estque rerum arcanarum curiosus indagator et homo liber, nullis irretitus vinculis, qui, nescio, qua fama tua impulsus, tuum quoque perlustrare cupit abyssum. Vellem ego profunde virum explorares atque tibi ut suae mentis indicaret jaculum. Non procul siquidem a scopo, meo judicio, sagittat et magnarum rerum experientia apud eum in aliquibus extat. Tum ergo ab Aquilone in Austrum vola, undique Mercurialibus pennatus alis, si lubet, sceptra amplectere atque illum, si nostra velit jurare capitula, nostro sodalitio adscitum face. Caeteri comilitones nostri hic tuum sperant adventum. Cornel. Agrippae Opera II, 695.

<sup>3)</sup> Uebrigens war auch Paracelsus im Jahr 1529 in Nürnberg. S. Preu, Die Theol. des Th. Paracelsus. Berlin 1836 S. 67.

liche Wiedertäufer, Zwinglianer, Schwenkfelber.<sup>1</sup>) In der That gab es damals noch Brüder in Nürnberg, und ihr Wortführer war der Maler Paul Lautensack, ein Mann, der in seinen religiösen Anschauungen als Schwenkfelder galt, im Grunde aber der Richtung Agrippas und Francks angehörte und mit diesen unter die Zahl der "freien Täufer" gezählt werden muß.

Paul Lautensack war im Jahre 1478 zu Bamberg geboren, wo er uns zuerst in Gemeinschaft mit dem Buchdrucker Erslinger als eifriger Anhänger der Reformation entgegentritt.<sup>2</sup>) Bon dort etwa 1524 ausgewiesen, begab er sich nach Nürnberg, wo er sofort mit den Männern, die alsbald unter dem neuen Sekten-Namen der Täuser bekannt wurden, Fühlung nahm. Obwohl auch ihm alsbald Belästigungen zu Theil wurden und er die Stadt zeitweilig verlassen mußte, so blieb er doch dis an seinen Tod († 1558) in Nürnberg, und so geschah es, daß die Ideen, welche wir kennen, sich in Nürnberg mindestens dis über die Mitte des Jahrhunderts hinaus erhielten und in seiner Persson einen Vertreter sanden.<sup>3</sup>)

In den Jahren, welche zwischen 1524 und 1560 lagen, hatten sich natürlich auch innerhalb der Sodalitäten manche Wandlungen vollzogen. Namentlich tritt unter ihnen die Ersörterung der spezifisch religiösen Fragen allmählich etwas in den Hintergrund oder sie wird wenigstens nur noch innerhalb der engsten Kreise im tiefsten Geheinniß fortgesetzt und an ihrer Stelle erscheint vor der Oeffentlichkeit als Zweck der Brüder

<sup>1)</sup> G. A. Will, Bentrage zur Gesch. bes Antibaptismus in Deutschland. Rürnberg 1778 G. 8 f.

<sup>2)</sup> J. Heller, Resormationsgeschichte des Bisthums Bamberg. 1825

<sup>3)</sup> In der Bibliothek zu Bamberg findet sich nach Leitschuh, Katalog 2c. 1887 II, Nr. 398, ein Manuscript von Dr. med. Georg Kloß, Neber Paul Lautensacks Offenbarung Christi. 4 Bl.

das Studium der Naturphilosophie oder auch die Pflege der "Magie" und die Aufsuchung des Steins der Weisen. Daher verwandeln sich die Sodalitäten der Humanisten im 17. Jahrhundert mehrsach in Gesellschäften, welche von den Außenstehenden als Alchymisten, Theosophen u. s. w. bezeichnet werden und an deren Bersen sich in Folge des Geheimnisses, unter dem sich Alles vollzog, manche Schwindler und Goldmacher hefteten. Unter ihnen taucht um das Jahr 1618 der Name Rosenkreuzer oder "Brüder des rosenfarbenen Kreuzes" (fratres roseae crucis) auf 1) — ein Name, der bereits in seiner Zusammensetzung auf diesenigen Zeichen und Symbole hindeutet, welche die "Gemeinzen unter dem Kreuze" oder die "heimlichen Gemeinden" oft verzwenden, und auf welche bereits um 1530 Anspielungen in einzelnen täuserischen Traktaten vorkommen.<sup>2</sup>

In vielen Geschichtswerken — ich erinnere nur an Robert Bellarmin — findet sich die Behauptung, daß Desiderius Erasmus der eigentliche Vater des sogenannten Anabaptismus gewesen

<sup>1)</sup> Eine im Haag im J. 1622 vorhandene geheime Gesellschaft, welche von Außenstehenden als "Alchymisten" bezeichnet wurde, nennt sich selbst Rosenkreuzer. Bgl. den Aufsatz von Klüpfel über die Rosenkreuzer bei Herzog und Plitt, Kealencyclopädie XIII, S. 68.

<sup>2)</sup> Um das J. 1530 erschien: (Chr. Endtselber) Bon warer Gottsätigsteit und Art der Liebe ein kurze Betrachtung. D. D. u. J. Dort heißt es Bl. C. 4: "Die Braut Christi (d. h. seine Gemeinde) ist wie eine Rose unter den Dornen — sein Jerusalem und Bürgerschaft (liegt) unter den Heiben, darum lehren diese das Kreuz Christi aus" 2c. In den neuen Ausgaben dieser Schrift von 1618, 1619 und 1781, welche sich als Anhang zu "Allgemeine und General-Resormation der ganzen weiten Welt. Beneben der Fama fraternitatis deß Loblichen Ordens des Rosencreuzes" 2c. sinden, sieht S. 171 st. dieselbe Stelle in etwas erweiterter Form und dann heißt es (S. 172): "Darum vernichten alle Weltkinder das rosenliebliche Creuz Christi" u. s. w. — Ich citire nach meinen Exemplaren der genannten Schriften.

sei. Diese Angabe ist natürlich falsch; wahr ist aber, daß Erasmus, indem er in seinen Schriften die altchristlichen Zeiten
als Vorbild hinstellte und gelegentlich auch erklärte, daß die
apostolischen Gemeinden lediglich die Spättause gekannt haben, 1)
einige Grundgedanken der altevangelischen Gemeinden ausgessprochen hat.

Was in dieser Richtung indessen auf Erasmus zutrifft, das gilt nicht minder von manchen anderen Anhängern des klassischen Alterthums. Diese Forschungen sind für Viele die Brücke gesworden, welche sie zum kirchlichen Alterthum, d. h. zu den altchristlichen Zeiten geführt hat, und während sie auf diesem Boden meist zu Ueberzeugungen kamen, die sie mit den herrsschenden kirchlichen Auffassungen in Conflikt brachten, begegneten sie sich mit der religiösen Richtung, die auf Grund alter Ueberslieferungen in den Retzerschulen und manchen Bruderschaften vorsherrschte. Durch die Vermittlung der Mathematiker, für welche die Kenntniß der alten Sprachen ebenfalls wichtig war, fanden die Humanisten den Weg zu den Bruderschaften, welche "nach der Geometrie arbeiteten", und oft entwickelte sich daraus ein sehr fruchtbares Verhältniß gegenseitiger Anregung.

Innerhalb dieser Bruderschaften, deren eifrige Mitglieder ja außer den Formschneidern und Steinmeten auch die Buchdrucker waren, hatte die vorlutherische deutsche Bibelübersetzung die Historiang zu den ältesten Zeiten genährt und wach erhalten, und noch im 16. Jahrhundert waren Hans Othmar und Silvan Othmar bemüht gewesen, diese Quelle des christlichen Glaubens den Brüdern weit und breit zugänglich zu machen. Wenn jetzt die Humanisten dieselbe Quelle (wie es Erasmus und seine Freunde seit 1514 thaten) in griechischer Sprache drucken

<sup>1)</sup> Einige Belege hierfür bei Crosby, The history of the English Baptists. London, I, p. XIX.

sießen und gleichzeitig die übrigen noch vorhandenen altchriftslichen Schriften — ich erinnere nur an die erste Drucklegung des "Hirten" des Hermas und an die Ausgade des Origenes, welche um dieselbe Zeit besorgt wurde") — wieder an das Licht zogen, so war dies doch lediglich eine Fortsetzung der Bestresbungen der Brüder — eine Fortsetzung, die schon desthalb mögslicherweise auf die Anregung derselben hin geschah, weil die Gelehrten, welche diese Bücher herstellten, meist in den Officisnen der Buchdrucker selbst thätig waren.

Man weiß, daß seit etwa 1550 gerade das Studium der alten Sprachen in seinem Fortschritt einigermaßen zum Stillstand kam, doch gab es immer noch Theologen, welche zugleich Humanisten, und Humanisten, die zugleich Theologen waren, und von diesen hat doch ein nicht unerheblicher Bruchtheil an den Grundsgedanken der altevangelischen Gemeinden sestgehalten. Mehr als man gemeinhin annimmt, gehört Wolfgang Fabritius Capito zu diesen Männern. Derner sind dahin zu rechnen Paul Volzs, Jacob Vielseld., Justus Velsius 5) (geb. c. 1505), Coelius Secundus Curio 6) (1503—1569), Sebastian

<sup>1)</sup> Die erste Ausgabe des Hermas beforgte Faber von Etaples s. Herzog und Plitt, Realencyclopädie unter Hermas. — Eine Ausgabe des Origenes besorgte Erasmus um das J. 1520.

<sup>2)</sup> Bgl. Heberle, B. Capitos Berhältniß zum Anabaptismus in ber Btichr. f. b. histor. Theol. 1857 S. 285 ff. Dort heißt es unter Anderem (S. 292), daß einzelne der wichtigsten Sätze, denen Capito in seinen Schriften Ausbruck giebt, "fast wörtlich bei Denck in seinem Büchlein vom Gesetz und sonst begegnen".

<sup>3)</sup> S. über ihn T. B. Röhrich, Mittheilungen ans der Gesch, der ebang. Kirche des Essasses. Straßt. 1855 III, 203 ff. — Kathgeber, Revue d'Alsace 1870 p. 155 ff. — Horawitz u. Hartselder, Brieswechsel des Beat. Rhenanus 1886.

<sup>4)</sup> Goedeke, Grundriß der Deut. Rat.-Lit. 2. Aufl. II, 316 ff.

<sup>5)</sup> Chr. Sepp, Kerkhist. Studien. Leiden 1885 S. 91-179.

<sup>6)</sup> Es ist neuerdings von K. Benrath, Theol. Stud. u. Krit. 1885 S. 22 ber Beweis erbracht worden, daß Curio in aller Form Mitglied der

Castellio (geb. 1515)<sup>1</sup>), Ruprecht v. Mosham, Petrus Ramus († 1572), Dirick Volkertsoon Coornhert († 1590), Valentin Weigel († 1588)<sup>2</sup>), Dr. Joh. Wener († 1588) und Andere. Es waren namentlich italienische, französische und holsländische Gelehrte, welche, obwohl sie der Form nach sich meist zur reformirten Kirche hielten, doch ihren religiösen Anschauunsgen nach zu den "freien Täusern" gehörten.

Unter den furchtbaren Stürmen der Verfolgung, welche seit dem Reichsgesetz vom Jahr 1529 über die Brüder dahin gestrauft waren, war mancher Zweig geknickt und mancher fruchtsbare Reim zerstört worden.

Allein wenn die Gegner geglaubt hatten, daß die alten Gemeinden und Bruderschaften vernichtet seien, so sollte es kaum hundert Jahre nach der ersten Erhebung an den Tag kommen, daß die Brüder sich nur einige Jahrzehnte gebeugt hatten, daß sie aber, sobald der Augenblick gekommen war, mit gesammelter Kraft von Neuem auf dem Schauplatz zu erscheinen entschlossen waren.

Man weiß, daß seit dem Beginn des 17. Jahrhunderts die Niederlande durch den Arminianismus, an dessen Spite Männer wie Oldenbarneveldt und Hugo Grotius standen, England

Brüder-Gemeinden gewefen ift, die man Täufer nannte. Bgl. ferner den Arti**tel** Mählys in der Allg. D. Biogr., wo fich auch die Quellen angegeben finden.

<sup>1)</sup> Ueber Castellio sagt Mähly (Allg. D. Biogr.): "Zu den Eigensthümlichteiten Castellios gehörte seine Sympathie mit der Sekte der Wiederstäuser. Er hat sich zwar nie, weder öffentlich, noch im geheimen, zu dersselben bekannt, und was seine Feinde darüber fabelten, ist Verleumdung; wohl aber stimmte C. mit den Wiedertäusern in der Ansicht überein, daß die Taufe erst dann stattfinden solle, wenn der Täufling über seinen Glauben Rechenschaft geben könne".

<sup>2)</sup> S. über ihn Aug. Ifrael, M. Balentin Beigels Leben u. Schriften. Bichopan 1888,

burch die Brownisten und Independenten und Deutsch= land durch die Bewegung, welche an den Namen der Rosen= freuzer anknüpft, auf das tiefste aufgeregt und erschüttert wurden.

Es liegt außerhalb unserer Aufgabe, diese Ereignisse im Einzelnen zu verfolgen, aber wir würden dieselbe nicht vollständig gelöst haben, wenn wir nicht darauf hinwiesen, daß jene Richstungen und Parteien es gewesen sind, durch welche die fast ein Jahrhundert hindurch zurückgedrängte Literatur der Ansangsjahre der Resormation zu neuem Leben erweckt und planmäßig erneuert und verbreitet worden ist.

Um das Jahr 1618 trat die merkwürdige Thatsache an das Licht, daß der Gedanke, welchen einst Scriptoris und Staupitz in die Worte gefaßt hatten, daß man zu den altchriftlichen Lehrern zurückkehren müsse, treu bewahrt worden war, und zusgleich zeigte es sich, daß die fast verschollenen Schriften jener Männer von Geschlecht zu Geschlecht in diesen Areisen fortgespflanzt und hier meist handschriftlich verbreitet worden waren.

Während in der Zeit von 1525 bis 1605 nur eine eins zige Ausgabe von Staupit Schriften, nämlich das Büchlein von der Liebe Gottes, durch Casp. v. Schwenkfeld besorgt worden war 1), erschienen zwischen 1605 und 1630 mindestens acht Neudrucke. Man könnte dies ja vielleicht als Zusall betrachten, aber was von Staupitz gilt, das trifft mehr oder weniger auf die gesammte Literatur zu, welche wir oben als die Literatur der deutschen Mystik und der altevangelischen Gemeinden kennen gelernt haben.

<sup>1) &</sup>quot;Ain Seligs Newes Jar. Bon ber Liebe Gottes. Bon ber Gottes Liebe, die in Christo ist unserm Herrn, wird uns weder Tod, Leben noch ichts scheiden: dann wir in allem disem obsigen durch den, so uns geliebet hat". Köm. 8. D. D. u. J.  $4^{\circ}$ . — In der Borrede bekennt sich Schwenkfeld als Herausgeber.

Der hervorragende Antheil, welchen die "beutsche Theologie" an ber religiösen Bewegung ber Anfangsjahre gehabt hat, ift ja bekannt. Zwischen den Jahren 1525 und 1558 hat deren Berbreitung, wie die Neudrucke beweisen, lediglich in den Sanden von Männern wie Denck, hater und Schwenkfeld gelegen. Bon 1558 bis 1597 ift nicht eine einzige Ausgabe erschienen, während von da an bis 1631 mindestens sieben erfolgten. 1) Bon anderen Schriften der sogenannten Täufer, zum Beispiel von Sigmund Salmingers Schriften2), von Endtfelders früher vielgelesenen Traftaten, von Dends Buchern, von Francks, Schwenkfelds und Crautwalds Werken war zum Theil seit achtzig, zum Theil seit fünfzig Jahren nicht ein einziger Neudruck erschienen; jett bagegen fanden fich Berausgeber, Drucker und vor allem so gablreiche Räufer, daß felten eine einzige Auflage genügte, und nicht allein in beutscher, sondern auch in hollandischer und englischer Sprache wurden diese Trattate jest verbreitet.3) Und ähnlich ging es allen ehedem qu= rückgedrängten Männern: Agrippa, Paracelfus, Lautenfack, Caftellio, Curio und Andere wurden aus der Bergeffenheit hervorgezogen, und so geschah es, daß die Gedanken, welche seit

<sup>1)</sup> S. das Nähere bei Fr. Pfeiffer, Theologia deutsch. 3. Aussage. Giltersioh 1875. S. XII ff. — Dazu vgl. Reller, Die Reformation S. 471 ff.

<sup>2)</sup> Salminger, Sigm. Auß was Grund die Lieb entspringt 2c. Franksut a/Dt., Egenolph Emmel 1619. (Zusammen mit einigen Schriften Bal. Weigels.) Ein Exemplar in meiner Bibliothek.

<sup>3)</sup> Auch anonyme täuferische Traktate wurden damals von Neuem gebruckt und zahlreich verbreitet. Die Schrift: "Ein schön Gebetbücklein, welches die Einfeltigen unterrichtet" hat dadurch, daß Joh. Arndt dieselbe in seine Vier Bücher vom wahren Christenthum (Lib. II, Cap. 34) wörtlich ausgenommen hat, eine außerordentliche Verbreitung erlangt. Nach heinr. Kurz, Joh. Fischarts Sämmtliche Dichtungen 1866 Bd. II p. XLVII ist das früher dem Fischart zugeschriebene höchst bedeutende Gedicht "Die Gelehreten die Verkehrten" im J. 1584 von F. nur nen herausgegeben worden. In Wahrheit ist es zwischen 1526—1530 in den Kreisen der Täuser entstanden.

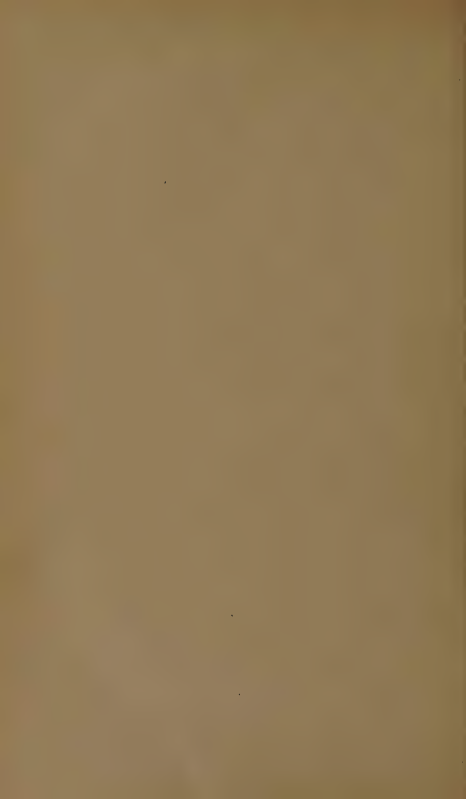
1535 nach schweren Kämpfen vernichtet zu sein schienen, seit 1618 sich verjüngt aus dem Grabe erhoben, um von da an niemals wieder zu verschwinden.

Es ist merkwürdig, daß diejenigen Männer, welche zu Unsfang des 17. Jahrhunderts diese Erneuerung vollzogen, schon von den Zeitgenossen als die Vertreter einer bestimmten Partei betrachtet und unter dem Namen der Weigelianer oder Rosensfreuzer zusammengefaßt zu werden pflegten.

3ch laffe die Geschichte dieses neuen Sekten-Mamens auf sich beruhen. In dem Umftand aber, daß feit 1618 sowohl Schriften bes Staupit, wie Dends, Schwenkfelds und Agrippas von den sogenannten Rosenfreugern verbreitet wurden, kommt die wichtige Thatsache zum Ausdruck, daß die inneren Gegenfäte, welche im sechzehnten Jahrhundert innerhalb der altebangelischen Gemeinden sich herausgebildet hatten, im Lauf der Zeit gemildert worden waren. Was das 17. Jahrhundert nach diefer Richtung bin begonnen hatte, das fand im 18. seine Fortsetzung. Ein erheblicher Theil der Ideen, für welche im 16. Jahrh. anscheinend hoffnungslos gefämpft worden war — man bente nur an die Idee der Gemiffensfreiheit und an das Freiwilligfeitsprincip —, brach fich mächtiger und mächtiger Bahn. Zwar wurden die Parteien, welche unter neuen Formen und Namen die älteren Beftrebungen fortsetten, von den Begnern nach wie vor als Seften bezeichnet und neue Sekten-Namen (z. B. Freigeister, Bietisten, Rationalisten) tamen in Umlauf, aber die alten Forderungen fanden in der Geftalt und in dem Umfang, in welchem sie damals formulirt waren, eine fo glänzende Reihe von Vortämpfern, daß es gelang, ihnen im burgerlichen und religiösen Leben eine starte Stellung zu erkämpfen.



Beilagen.



### Foh. v. Staupit an G. Spalatin. Salzburg 1518 Sept. 7.1)

Salutem et gratiam Domini nostri Jesu Christi. Quod de Martino Luthero nostro scribis, amice integerrime, in se quidem durum, tuo dulcescit eloquio, quippe qui amorem spiras, terrendo roboras. Non fallit, qui se tertium promisit, consentientibus pie duobus in unum.

Cum igitur tuam excellentiam amore fervere mente pertracto, et quam sis solicitus, ut id ipsum persuadeas aliis, unam nec minimam abegisti desperandi occasionem. Non enim possunt consentanea non exaudiri pia vota. E coelo quoque vox Spiritus sancti illuminat pariter et confortat. Si videris calumnias egenorum et violenta iudicia, et subverti iusticiam in Provincia, non mireris (inquit) super hoc negotio, qui excelso excelsior est alius, et super hos quoque eminentiores sunt alii, et insuper universae terrae Rex imperat servienti. Quaerenda sunt remedia iuris, imploranda suffragia Sanctorum et bonorum hominum, magis pro veritatis, quam vitae conservatione, et dum neutrum adesse cernitur, serviendum est imperanti Regi universae terrae, patiendum, moriendum pro veritate, quemadmodum veritati potius, quam nobis vivendum. Tu igitur, condiscipule Christi, sectator evangelicae veritatis, ora mecum, quatenus Dominus noster, Jesus Christus, se ipso nobis luceat, qui Lux est mundi, veritas, via et vita credentium, tribuatque se humilem humiliter quaerere, sobrie sapere, sed inventum constantissime intre-

<sup>1)</sup> hier nach dem Abdruck bei B. Grimm, De Joanne Staupitio etc. in der Zischr. f. d. hist. Theol. 1827, heft 2 S. 119 wiederholt, weil der Brief trot dieses Abdrucks fast unbeachtet geblieben ift.

pideque praedicare. Post digneris Illustriss. Principem, Dominum tuum et meum, hortari, ne deficiat ob fraudem illorum, qui serpentina lingua moliuntur veritatem subvertere, sed neque rugitum Leonis expavescat. Scriptum est de isto, cui veritas Dei scutum est: Angelis suis mandavit de te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum; super Aspidem et Basiliscum ambulabis, et conculcabis Leonem et Draconem. Abstineat serenissima Dominatio sua a suis, Luthero, Staupicio, sed et ab ordine; veritatis manutentioni duntaxat intendat, ut veritas in lucem veniat, fugatis tenebris satagat, modo securus sit locus, ubi absque metu, cadente in virum constantem, libere loqui possit. Ego novi, quantum saeviat Babylonica, ne dixerim Romana, pestis in eos, qui abusibus vendentium Christum contradicunt. Vidi enim Concionatorem verissima docentem de Pulpito violenter rapi, et licet in maxima Festivitate coram omni populo per cordas trahi carcerique mancipari. Sunt, qui crudeliora conspexerunt. Hucusque non video, vel tua solicitatione vel Illustrissimi Principis patrocinio defuisse quicquam. Age, obsecro, perseveret celsitudo sua in eadem sententia, intuitu summae et aeternae veritatis, pro quo tibi maiora debentur, quam nos sumus duo quidem, Martinus et ego, sed tecum unum in Christo in aeternum benedicto. Vale.

Ex Monasterio 7. Septembris MDXVIII.

Deditissimus tuae excellentiae Frater Johannes de Staupitz.

2.

#### Johann Dend an Beit Bild.

Domino Vito J. Dengkius Εύπραττεῖν.

Musa tuam mea, Vite, cupit cognoscere musam
Atque ego te multum visere, Vite, velim:
Impera¹), si nigro fas est audire cucullo
Tectum, qui nulla religione nitet.
Sed scio, te Christi saltem me fonte renatum haud
Spernere, cujusvis ordinis inde siem.

1) Undentlich; ob Tempera?

#### Domino et fratri Vito

Εἴ τινά σοι ἐν ἐμοί πλὴν τὸν βαπτισμὸν ἀρέσκει Νήπια πάντα, ὅλος νήπιός εἰμι ἐγώ.

Idem latine.

Non nisi stulta mei tibi post baptisma placere Possunt; nam totus (credito) stultus ego.

Dengkius (si vis) tuus. 1)

3.

#### Beit Bild an Joh. Dend.

F. Vitus J. Dengkio εὐπραξίαν. Ex tempore.

Musa, gravi tribuit<sup>2</sup>) quam morbo tempore dormit<sup>3</sup>)
Multo, languescens relligionis iners.

Accessus tibi pandetur, quo visere possis Me simul alloquiis exhilarare tuis:

Te mihi commendat non solum pneumatis unda Quum placeant graecum carminaque εὐλόγιον.

Vale είδαίμονος. Sis salvus.

4.

## Joh. Dend an Beit Bild.

Stotingen 1520 Märg 21.

Fratri suo Vito B. Joannes Dengkius Salutem.

Postquam nos dux ille Concordiae Christus in mutuam traxit amiciciam Augustam fere nunquam non desideravi, subinde tuam mente volvens imaginem. Sed quid hoc usque adeo in te est,

<sup>1)</sup> Diese und die solgenden Berse und Briese stammen aus der Hoschr. Bildii Consc. Part. III. im bischösslichen Archiv zu Augsburg. Ich verdanke dieselben der Güte des Herrn L. Schönchen in München. Die drei ersten Epigramme sind, der Neihenfolge im Codex nach, in den Februar 1520 zu seizen. Danach muß Denck schon früher und zwar zu einer Zeit, wo er noch "puer" war, mit Bild in Beziehung gestanden haben.

<sup>2)</sup> Undeutlich (docuit ?).

<sup>3)</sup> scil. deus (?).

quod me tanto tui desiderio afficit? Illa germana simplicitas, qua tu jam senior me puerum adhuc accersire literis atque his non vulgaribus, sed carmine conscriptis videre et colloqui dignatus es. Atqui hoc non contentus eciam amare cepisti, nec etiam nunc desistis.

Nihil horum adulanter dictum existimes velim. Praeterea, quod scribam nihil habeo, quam quod non sane libenter ago Stotzinge. Intelligis quid velim. Tu me fratribus tuis et abbati commenda, si poteris, et eosdem salvere meo nomine jube. Vale et rescribe. Stotzingae, 12 Calend. Aprilis anno etc. MDXX.

Hasce literas, quas tibi Georgius Planckmuller commendavit, ad Adellmanum deferre cura, eique me iterum atque

iterum commenda.

5.

## Beit Bild an Joh. Denck. Augsburg 1520 April 20.

#### F. Vitus Joanni Dengkio salutem.

Epistolia tua, mi Joannes, 18. me Kalendas Majas accepisse illicoque D. B. Adelmanno cum tui recommendatione eidem pretitulatum misisse ambosque varia super statu tuo tractasse parumque abfuisse, quin jam jam ad nos literis advocatus fuisses, scias. Mitto igitur schedulam, quam ultimo ab eo accepi te exhortando, ut mentem tuam nobis desuper insinuare velis. Vale et me, ut cepisti, ama. Ex coenobio nostro Augustano sanctorum Uldarici et Aphrae. 12. Kl. Majas anni seculi currentis 20.

F. Vitus Bild, ibidem coenobita.

Plura scripsissem, nisi variis obrutus occupationibus fuissem. Amicissimo suo Joanni Dengkio, Stotzingae agenti, dentur litterae.

6.

## Joh. Dend an Beit Bild. Stotingen 1520 Mai 25.

Fratri suo Vito Bild salutem. Bene facis, mi Vite, qui absentem me ita amas, ut non possim non sentire aeque ac si

praesens essem. Conditio igitur, de qua scribit Adelmannus, optime placet. Utinam fieri possit, ut ad penthecosten (Mai 27.) ad vos veniam, ex hac miserrima studiosorum captivitate liberatus. Bernhardum autem Adelmannum non possum non integerrimum virum judicare, qui mihi vix tribus et his simplicissimis verbis operam suam pollicitus ita prestitit. ut neque qui maximo verborum pollicentur apparatu. Ex quo mihi verum apparet Graecorum proverbium  $\alpha\pi\lambda$ οῦν εἶναι τὸν τῆς ἀληβείας λόγον, simplicem esse veritatis oracionem. Tu, mi Vite, interim cum fratribus tuis, imo nostris et abbate vale. Stotzingae octavo Cal. Junii anno post restitutam salutem MDXX.

Joannes Dengkius ὁ ἀεὶ σός.

Fratri suo charissimo Vito Bild Acropolitano, Auguste apud divum Hulderichum Benedictino, fratri suo.

#### VII.

Willibald Pircheimer an Joh. Decolampad. Nürnberg 1524 Jan. 23.1)

Tod Abelmanns. Sendung von Büchern an Cratander durch Denck. Mathematische Studien.

S. Quod tu me, mi Oecolampadi, confirmaveris, admodum gaudeo ac opto, ut magnanimiter ac constanter omnia adversa feras. Quid enim aemulis tuis gratius facere posses, quam hinc inde vagari ac nullibi consistere; proinde, si vitia ac hominum ingratitudinem fugere quaeris, non solum de civitate in civitatem, sed etiam e vita migrare necesse erit. Noli igitur, quaeso, malorum de te rumorem confirmare, seu inconstantiae argui, sed perdura et in fine praevalebis. Ceterum quid tibi, mi Johannes, de obitu communis amici Bernhardi Adelmanni scribam? nisi quod adeo ob illum sum affectus, ut, si etiam vellem, haud quaquam explicare possem. Proh miseram vitam nostram et curas inanes. Praecessit nos, utinam sequamur, quemadmodum Christianos decet. Interim ipse cum piis vivat. Librarius quidam Lipsiensis libellos quosdam ad me

<sup>1)</sup> Der Brief wird hier nach J. J. Herzog, Joh. Decolampad. Basel 1843 II, 268 seiner Wichtigkeit wegen wiederholt.

misit ac rogavit, ut illos Cratandro nostro consignari curarem, quod per Denckium feci. Nactus sum libellos quosdam Joannis de Regiomonte nunquam antea impressos, inter quos est liber triangulorum, item defensio Theonis contra Trapezuntium; si aliquis apud vos esset, qui imprimere vellet, illi copiam facerem, sed necesse esset, ut corrector Mathematicis institutus esset disciplinis. Verti et ego hac aestate Ptolomaei Geographiam, quam impressoribus quoque dabo, una cum annotationibus ejusdem Joannis de Regiomonte. Scriberem tibi de conventu nostro, si quid scribendum esset, sed nihil hucusque actum est. Jam principes se ad hastarum accingunt ludum. Concionatores nostri in quinque locis libere Evangelium praedicant. Unde Nurembergenses a quibusdam haeretici appellantur, ab aliis vero laudantur. Faber vero ille Constantiensis se omnes vicisse gloriatur, quamvis cum nullo, saltem extra pocula, congressus sit.

Tu bene vale, mi Joannes, et omnes mundi rumores unius censeas assis. Quod et ego facio. Nurembergae etc. Tuus

B. Pirckheimer.

8.

## Johann Dends Bekenntniß. 1525 Januar.1)

#### Erftes Betenntniß.

Ich Johann Dengk bekenn, das ich in der wahrhant befinde, fül und spür, das ich angeborner Wenß ein armutseliger Mensch bin, nemlich der aller Kranchent lends und der seelen unterwors fen ist.

Spur aber boch barneben auch ettwas in mir, das mir meisnem angebornen muttwillen frestig widerstand thut und zangt mir

<sup>1)</sup> Aus dem eigenhändigen Manuscript Dencks im Kreis-Archiv zu Rürnberg. Obwohl ich den von mir beabsichtigten Abdruck angekündigt hatte, ist dasselbe inzwischen in den Kirchengeschichtlichen Studien. Leipzig 1888 S. 231 ff. von Rolde veröffentlicht worden. Ich halte die Wiederholung an dieser Stelle unter Bezugnahme auf Kap. 8 nicht für überstüssigig. Dasselbe gilt von dem unter Nr. 9. folgenden Gutachten.

an ain leben ober seligkait, dahin es mein seel so unmüglich ges dunckt zu kommen als es meinen lehb unmüglich gedunckt in den sichtigen Himel zu stehgen.

Man sagt, durch den Glauben kumme man zu dem leben. Laß ich sein; wer gibt mir aber den glauben? Ift er mir ansgeborn, so mußt ich das leben von angeborner wenß haben, das ist nit.

Ich hab von findhent auf von meinen eltern den glauben gelernet, im mund umbgezogen, darnach auch menschliche bucher gelesen und noch viel mehr mich eins glaubens gerumbt, aber in der warhant das gegentant, so mir von natur angeborn ist, nne recht betracht, wie woll es mir zu vil malen fürgeworffen ist.

Disen falschen glauben straft gewiß vorgemelte angeborne armutseligkant. Dann ich sihe in den wahrhautt, das alle diewenl dise angeborne kranckhant oder armutseligkant nicht im grund absumbt, he mer ich mich but und mut, he mer sh von nötten zunhmbt.

Gleich wie ain böser baum von art nit gut, sonder nur noch erger wirt, man zügel und wart ime wie man wöll, wann man

im nit zu der wurtel sihet und die überweltigt.

Wer gern gelt hett und doch kains hat, der spreche gern, er hett tausent Gulden, wenn es war were. Wehl ers aber nit hatt, so mag er entweders nit also sagen, oder aber sagt ers, so betreugt er die leut höchlich, sich selber aber am höhisten.

Ich wollt gern, das ich glauben, das ift leben, hette. Aber diewehl sichs nit gründlich in mir erfindet mag ich weder mich noch ander leut betriegen.

Ja, wann ich heut saget, ich glaube, so möcht ich mich mor= gen boch selbs lüg strafen, aber nit ich, sonder die warhaut, so

ich in mir zum teyl enpfinde.

Dises wahß ich bey mir gewiß, das es die warhaht ist, darumb will ich im, ob gott will, zuhören, was es mir sagen wölle und wer es mir nemen will, dem will ich nit gestatten.

Und wo ich das in anm geschöpff hohe ober nider befind, will ich aber hören; warzu es mich wenzet, will ich gehn nach seinem willen, warvon mich es jagt, will ich fliehen.

So viel ich mich der Schrift auß meinem vermögen underwind verstehe ich nichts. Soviel mich aber das treibt, so viel be-

greiff ich auch, nicht auß verdienst, sonder auß gnaden.

Von natur kann ich ne ber schrifft nit glauben. Aber das in mir, nit das mein (fag ich), sonder das mich trenbt on allen

meinen willen und zuthun, das tregbt mich, die fchrifft zu lefen

umb Zeugknuß willen.

Also lise ich spe und finde zum tanl Zeugknuß, die do krefftig mithallen, das eben das, das mich also trenbt sehe Christus, dem die schrifft zeugknuß gibt, er sehe der son des allerhöhisten.

Den glauben thar ich nit sagen, das ich in habe auß angezaigter ursach, wie wol ich sihe, daß mein unglaub vor im nit besteen kan. Darumb

So sprich ich, wolan in Gottes allmechtigen namen, den ich auß dem grund meines herhen fürcht, Herr, ich glaube, hilf meisnem Glauben.

Also halt ich die Schrift mit Petro für ein Lucern, die do leuchtet im finstern. Die finsternuß meins unglaubens ist von natur tief in der warheht. Die Schrift, die Lucern, die scheint in der finsternuß, aber sp vermag von yhr selbs nit (wie sp mit menschen henden geschriben, mit menschen mund gesprochen, mit menschen augen gesehen und mit menschen oren gehört wirt) die sinsternuß ganz hinweg nemen, Sondern wenn der tag, das unendlich liecht anbricht, wenn der morgenstern der glaube, wie ain senstich, der do gegenwertig anzangt die Sonne der gerechtigkapt, Christum, in unserm Herzen aufsgehet, wie auch die schriftt von Jacob dem Altvatter bezeugt, denn erst, so ist die Finsternuß des unglaubens uberwunden. Das ist in mir noch nit.

Diewehl solche finsternuß in mir ist, so ists unmüglich, das ich die schrifft allenthalben verstehn künde. So ich sh dann nit verstehe, wie sollt ich dann den glauben daraus erschöpfen? Das hiesse glauben von im selbs überkommen, so ich in neme ehe das er mir von gott eröffnet wurde.

Ja, wer der offenbarung von gott nit erwarten will, sonbern underwindet sich des wercks, das allein dem gehst Gottes und Christi zugehört, der macht gewiß auß dem gehehmnuß gottes in der schrifft versasset einen wüsten greuel vor gott und zeuhet die gnad unsers gottes auff die gaplhapt, wie angezehgt in der Epistel Judae und 2. Vetr. 2.

Dannen her sind vor zehtten alsobald nach der apostel absterben so vil zertrennung oder secten kommen, die sich alle mit schrift übel verstanden gewahnet haben. Warumb ubel verstanden? da sind sy nach aigner vermessenheht herenn gefaren, haben selbs ainen falschen glauben genomen, ehe sy einen rechten von gott begert haben.

Darumb fagt Petrus wenter, bas bie geschrifft nicht engner

außlegung seh, sondern dem hehligen gehst gehört es zu außzu-

legen, der sy auch am ersten gegeben hat.

Diser außlegung bes gensts muß ein heglicher zuvor ben hm selbs gewiß sein, wo nit, so ists falsch und nichts, was falsch und nichts ist, kan man mit anderm gezeugknuß der schrift widerlegen.

Das ist mein thun, barmit ich umbgehe frey gott zu lieb und ehren und niemand zu lahd oder schanden denn was in der

warheyt nichts ist.

Darauß zum tahl wol vernomen wirt, was ich von der schrifft, sünde, gerechtigkant gottes, gesetz und Evangeli halt. Doch das ich mich kürglich erklere, sprich ich von den letzten vieren also.

Allain unglaub ist sünd, die zerbricht die gerechtigkait gottes durchs geseth; also bald das geseth sein ampt verbracht hatt, komet das Evangelium an die statt, durch das gehör des Evangelis komet glaub, glaub hatt kein sünd, wo kain sünd ist, do wonet die gerechtigkaht gottes.

Also ist gerechtigkant gottes gott selb, sünd ift, was sich wi-

der gott erhebt, das ist in der warhant nichts.

Die gerechtigkaht würkt durch das wort, das von Ansang war und wirt darumb in zway getahlet, gesetz und Evangeli von zwayer ambt wegen, so do Christus, ein könig der gerechtigkapt, ubet, nemlich zu tödten die unglaubigen und lebendig zu machen

die glaubigen.

Nun sind alle glaubige einmal unglaubig gewesen. Darum sind sh gläubig worden, so haben sh müssen zuvor sterben, also das sh darnach nit mer hnen selbs lebten, wie do leben unglaubige, sonder gott durch Christum, das sh ja hhren wandel nit mer auff erdtrich füreten, sonder im Himel, wie Paulus sagt.

Diß bezeuget auch David, do er sagt, der Herre furet hinab

in die Helle und wider herauff.

Diß alles glaub ich (ber Herre brech meinen unglauben) für war, gewarte nun, wer es vernainen und umbstoßen wölle. Bin darauf urbietig auch vom tauff und abentmal, so vil ich glaube zu verzaichnen. Jeht ist mirs zu kurt. Der Herr seh mit uns. Amen.

## 3meites Bekenntniß.

Bone bem Touffe.

Ich Johann Dengk bekenn wehtter, das ich in der Warhaht begrepff, so ferre sy mich begriffen hatt, das alle ding, so von natur unrain sind, je mehr man ih waschet, be minder man mit

in außrichten fan.

Dann wer wollt sich boch understehn, dem ziggel die röte, dem kol die schwerze abzuwaschen, diewenl sh im grund nicht ans ders sind? Es were he vergebene arbant, wehl die natur nit im Grund erwaicht und gewunnen wirt.

Also auch der mensch, der von natur an leib und seel unsrain ist, wirt von außen vergeblich gewaschen, wo nicht von innen

angefangen, erwaicht und gewunnen wirt.

Das allmechtig wort gottes vermag allain herabzukommen und einzudringen in den harten abgrundt der unrahnigkant des menschen, glehch wie ain dürres erdtrich von eim guten regen aufs gelehnet wirt.

Wo diß geschihet, do erhebt sich trieg im menschen, ehe sich die natur gibt und verzwehfelung also das er wenet, er müsse undergehn an lehb und seel, er möge das angefangen werk gottes

nicht erlenden.

Gleich wie man wehnen will, wann ein großes gewesser kompt, die erden müge nit bestehn, sonder müsse verschwembt werden.

In solcher verzwehfelung sagt auch David, Herr gott hilff

mir, benn das geweffer ift mir big auff mein feel gangen.

Solche verzwehfelung ift he groß he klain, wehret aber also lang der außerwölet in disem leib ist; und das werd Christi fangt sich hie 1) an.

Drumb hatt nit allain Johannes der teuffer, sonder auch die apostel Christi im Wasser getaufft; ursach, was dem Wasser nit besteht, kan das Feur noch wol weniger lenden, das die tauffe Christi ist im gehst und ain vollendung seines Wercks.

Diß Wasser oder Tauffe machet selig 1. Petri 3, nicht das es ben unflat des fleischs weg thu, sundern von des bunds wegen

eins guten gewissens mit gott.

Diser bund ists, wer sich tauffen leßt, daß ers thu auf den todt Christi, das, wie er gestorben ist auch diser sterbe dem Adam, wie Christus auferstanden ist auch diser in einem newen leben wandel Christo, wie zun Kömern am 6.

Wo biser Bund ist, do kommet der gehst Christi auch hin und er zündet an das Feur der Liebe, das verzehret vollend, was

<sup>1)</sup> Dies "hie" ist ausgestrichen und dafür "barmit" an den Rand gesett von Dends Hand.

noch gebrechens übrig ist und vollendet das Werck Christi. Darnach ist der Sabbath die ewig Rue in Gott, do schwengen alle Zungen von zu reden.

Wo eufferliche Tauff in gemeltem Bunde geschihet ift in gut,

wo nit, dienet sy niendert zu auß angezeigter Ursach.

Eusserliche Tauff ist nicht genöttigt zur seligkant, also spricht Paulus, er sehe nit gesandt zu tauffen, nemlich als unnottig, sons bern das Evangelium zu predigen als nöttig.

Innerliche Tauff aber, barvon oben gesagt, ift nöttig. Also

steht geschriben: wer glaubt und teufft wirt, wirt selig.

#### Vom abentmal Christi.

Ich Johann Dengk bekenn abermal wie vormals, das ich bestinde, das ich von natur an leib und seel ungesund, vergifft und siebrig bin in der warhaht und alles, das ich in dem ungesund versgifft und sieber an leib und seel isse, vertreydt mir die kranckheit nit, sonder mehret sh nur.

Ich befind auch, das das, so mich trepbet und gürtet, nit wie ich will, sonder wie es will radt und sagt mir wie ain getrewer Artet, diewehl das vergifft im Geblut stecke, möge dem sieber nit ehe geholssen werden das geblüt werd dann gestillet und getempft.

Und dises möge geschehen durch zwen weg durch unessigkant und aderlassen. Unessigkant ist das man sich nit stercke von innen mit unzenttiger spenß, das ist mit falschem trost; aderlassen ist das man auch eusserlichen lehden still stehe nach Ratt des arztes.

Diß ist das werck Christi zur absterbung des Abams. Nun — wiewol das nit auß wirt, so lang ich leb in dem leph, wirt es aber doch in dem leph angefangen, zum tahl auch erlitten umb des Bunds willen mit gott, so ich meinen willen in gottes willen durch Christum den Mittler setze, wie oben gesagt vom tauff.

Wer also gesinnet ist und isset das lebendig unsichtig brott,

ber wirt ymer gefterdt und befrefftiget im rechten leben.

Wer asso gesinnet ist und trindt aus dem unsichtigen kelch den unsichtigen wein, den gott von anbegin gemischt hatt durch seinen son durch das wort, der wirt trinden und verwahst sich nit mehr umb sich selb, sonder wirt durch die liebe gottes gant vergottet und gott in im vermenscht.

Das hanffet ben lenb Chrifti geeffen und bas blut Christi

getrunden. Jo. 6.

Ja, wer also gesinnet ist, als offt er das thut, davon der

Herr sagt, das ist, als offt er von dem brott isset und auf bem kelch trinkt, soll er den todt des Herrn gedencken und verkündigen.

Wer nun also auch leiblich isset und trinkt, dem ists gesund und Hahl des leybs in der warhant, darumb das der leyb sich dem genst underworffen hatt und dienet auch in der warhant.

Ists nun gesund und Hayl so kann es auch nicht anders sein dann das wort gottes, so do Paulus offt die gesunden lere nennet. Diewehl es aber unsichtbar in dem sichtbaren brott ist und doch nicht anders dann das brott, so ists eben das unsichtbar wort in dem sichtbaren lehb, der empfangen ist vom hehligen gehst, gesoren auß Maria der Junckfrauen.

Essen und trincken mag keins ons ander sein mit rechtem nut; Essen on trincken verstopt und mag nicht gedehen, das will Paulus, do er sagt, wenn ich glauben hette, das ich berg mit

versetzet und hett nit liebe, so wer es doch nichts.

Trinden on effen erwaycht und macht suchtbar. Lieb on glausben betreugt sich in dem, so sh wehnet, sy liebs alles umb gottes willen. Es lesset sich wol ein wehl also ansehen, aber es besteht doch in der Warhaht nit. Denn blöyling bricht es auff, das man sihet, das nur das von hm geliebet wirt, das er zuvor liebet, ob es schon böß ist und das gehasset, das ime die warhaht sagt, ob es schon gut ist.

Essen und trincken bahbe zusammen sind nut. Essen tröstet und sterckt, trincken erzindet in der lieb und vollendet das, da= rumb Christus kummen ist, das ist die abwaschung der sünd, das

ist geschehen im blutvergießen Christi.

Wie nun von dem sichtigen brott oben gesagt ist mag auch

von dem felch hie gesagt werden.

On diß eusserlich brott kan man leben durch die krafft gottes, wo es sein brehß ersoddert, wie Mose auff dem berg Sinai und Christus in der wusten. On das innerlich kan niemand leben. Denn auß dem glauben lebt der gerecht. Wer nit glaubt, der lebt nit.

Diß alles bekenn ich von grund meines Herten vor dem ansgesicht des unsichtbaren gottes, dem ich mich auff diese bekantnuß auffs allertiesest underwirff, nicht ich sollt ich sagen, sonder er selb underwirfft mich hm selbs nit im allain, sonder aller Creature in im. Doch

Beschwöre ich alle creaturen und Ewer Wenßhaht, die in der Hand gottes steht durch den namen des Erschröcklichen und großen gottes wöllen mich und meine gefangne brüder, die ich in der

Warhatt liebe, nicht nach dem schein, sonder nach der warhatt richten, wie auch der Herre richten wirt, wann er kommen wirt in seiner herlichant am tage der offenbarung aller heimlichenten. Amen. Amen.

9.

# Gutachten der Prediger zu Nürnberg auf Dencks Claubens-Artikel.1)

1525 Januar 11.

Fursichtig erber weisen gonstig liebe Herrn. Nachdem eur E. W. in vergangnen tagen etliche umb Jrthumb ires Glaubens willen, die sie unfursichtigklich und ergerlich vor andern Leuten bekennet und ausgepraitet solten haben, gesordert und dieselben sambt andern in solchen iren Mitverwanten in Gegenwertigkeit unser Brediger verhoren haben wollen ist unter Andern Johann Denck, Schulmeister bei S. Sebold, dermaßen geschickt gewest, das mundlich mit ime zu handeln fur unnuzlich ist angesehen worden. Derhalben ime auf etliche Artikel schriftlich zu antworten bevohlen, das er auch gethan und wir es von Euerer E. B. entpfangen, hiemit kurzlich wollen verantworten.

Bum Ersten antwort er nicht gestracks auf die Artikel, so ime von Euren E. W. sein zu verantworten aufgelegt, sonder bemuet sich seere, die Gedanken und Bedunken seiner Bernunft (dann die Schrist redet nicht so spissig als er thut) hoch aufzumutzen und zu serben, das man darbei woll spuret, daß in ein frembber und nicht der gaist Christi, der durch alle Propheten und Apostel viel einer andern Weis dann er geredt hat, darzu treybet. Also das es billich einem zechen Ehristen umb der Ursach willen solt argwonig sein; dann daß sein Red nicht die Art sei, die der heilig Gaist in der Schrist allenthalben suret, ist so klar und offenbar, daß wir uns genzlich versehen, er selbs konns und werds nicht laugnen.

<sup>1)</sup> In dorso steht von gleichzeitiger Hand bemerkt: "Ratschlag der Gaistlichen und Prediger auf Johann Dencken Schulmeisters zu Sauct Sesbold Antwort auf die förgehaltenen Artikel, darumb ihm diese Stat versfagt ift".

Rum Andern. Obichon feine Wort von im folder Meinung und driftlichem Berftand weren geschrieben, daß man feinen Syn und Mainung mochte gedulben, wiffen wir doch die Anschläg und Argliftigkeit bes Satans, ber burch biefen Beg vermeint bas Wort Gottes sambt seinen Fruchten zu bempfen und zu verderben; bann so ain Tahl redet nach Art ber heiligen Schrift wie der Beilig Gaift zu thun pflegt, ber andere aber nach feinem aigen Bedun= fen, fanns nicht felen, fie muffen in Worten zwitrachtig werben und wortgezank anfahen, damit bann ein beber Tail bes Unbern warhait (wenn ers gleich recht meint) widerfechte und ver= werfe. Das were dann eben des Teufels Luft, da wird die Liebe zertrennt und alle Frucht gehindert. Gleich wie der Babilonisch Turn nicht mocht gebauet werden sobald sie in der Sprach zertailt wurden, also mogen auch wir mit dem heiligen Evangelio nichts ausrichten, wenn wir nicht ainer Urt reben. Die muffen wir aber vom heiligen Geist aus der Schrift lernen. Das wird hernach als klarer befunden werden.

Zum Dritten ist im aufgelegt, was er von der heiligen Schrift halte anzuzeigen, das er dann mit kurzen Worten het mogen thun und also sagen: Die heilig Schrift ist onzweiselich war in dem Shnn, den der heilig Gaist, der sie geben, gemaint hat. Darzu zeuget sie von Christo Joh. am funsten und leeret uns Rom. am 15 alles was geschrieben ist, ist uns zur Leere geschrieben, auf daß wir durch Geduld und Trost der Schrift Gebuld haben 2c. und 2. ad Timoth. 3: Alle Schrift von Gott einsgeben ist nutz zur Leere, zur Straf, zur Besserung, zur Züchstigung in der Gerechtigkeit.

Aber solches thut er nicht, sonder feret mit listen herein und verwurft sie als were sie darum kain nut, daß sie nicht Zedersmann verstunde, so sie doch verstantlich genug ist und uns nicht am Verstand mangelt, sonder am Gaist. Als, wer wollt nicht wissen und versteen was Christus sagt, da er spricht: Liebet eure Feinde, Benedehet, die euch maledehen, thut woll den, die euch hassen, bittet für die, so euch beleidigen und vervolgen auf daß ir Kinder seid eurs Vaters im Himel. Matth. am 5. Es felet uns aber am Gaist, das wir solchs zu thun weder Lust noch Kraft haben. Dergleichen urtaile man alle schrift, sie ist verstantlich genug, wann man zuvor die Sprach kann und die Hystorien waiß, darauf sie sich zeuchet, menschliche Bosheit aber, die da sindet, daß sie weder Lust noch Lieb hat zu dem, das die Schrift sagt und lehret, dichtet ir selbst ein andern Spnn und

legt die Schrift anderst aus dann der Gaist Gottes die Art der Sprach und sein aigen Gewissen leiben mogen. Darumb ift bie Schrift nicht schuldig, sondern menschliche Bosheit. Derhalben bleibt die Schrift zum erften gang wahrhaftig zum Andern ift fie ein Werkzeug zu lehren, zu ftrafen, zu beffern, zu guchtigen, ben Glauben aufzurichten, als Paulus fagt Rom 10. Der Glaub fombt aus bem Predigen, das Predigen aber burch bas Wort Gottes. Run liegt aber nichts bran die Propheten oder Apostel haben mundlich oder ichriftlich gepredigt, berhalben gilt die Schrift als viel als das Predigen und kombt ber Glaub daraus und umb bes Glaubens willen wirt ber heilig Gaift geben, Joh. am 7. Darumb spricht Paulus 2. Corinth. 3, daß fie Diener feien bes neuen Testaments, nicht des Buchstaben, sondern des Gaiftes, das ift, daß die Gläubigen durch ihr Predigen und Schreiben den heiligen Gaift empfangen. Bum Dritten ift die Schrift auch ein Gezeugnus von Chrifto Soh. am 5. Daß er (Dend) aber fagt, Gott allain geb den Glauben und wann er ihn aus ber Schrift het, so het er ihn von im selbs und nicht von Gott, das ift ein Betrug und Lift wie diese Propheten pflegen zu handeln. Es ift woll mahr Gott giebt den Glauben, er giebt ihn aber durch Mit= tel bes Gehörs wie broben gezaigt ift. Das Gehör kommt aus Predigen oder Schreiben. Alfo bleibt Gott ber Werkmeister und die Schrift oder Predig-Ambt der Werkzeug und als wenig ein Werkmeister on Werkzeug etwas vollenden fann als wenig will Gott ben Glauben geben ben, die fein Schrift ober Predig verachten. Als der Herr Matth. am 10. fagt: Wo euch Dmand nicht annemen wirt und eur Rede nicht horen, fo geht heraus vom felben Haus oder Statt und schuttelt den Staub von euren Füßen, warlich ich sag euch dem Land der Sodomer und Gomorrer wirt es treglicher ergeen am jungsten Gericht dane solcher Statt.

Difer Denck aber und seine Gesellen wollen die Schrift weber wissen noch hören, denn allein um Zeugnuß willen, wie sie es schriftlich und mundlich bekennen. Darumb der Denck auch lang sagt, er besinde etwas in im, was seiner Bosheit Widerstand thue, will ihm aber kain Namen geben, dann er besorgt, er werd mit Schrift uberweiset, daß er dasselbig auß Horen oder Lesen empfangen hab. Bis zuletz bekennet er, es sei Christus und laugenet doch darbei, er hab noch kein Glauben und dürfe sich sein nicht rümen, spricht doch, der Ungsaub kann in im vor disem (das er nicht nennen will) nicht besteen. Daraus man woll sicht wie vil es geschlagen hat. Ist Christus in im, der im weret, in treibt,

gurt und laitet, so muß er je glauben, glaubt er aber nicht, so wirt je Chriftus nichts mit im zu thun haben. Will er aber seinen Glauben feinen Glauben nennen bis er gang vollkommen wird, bas doch in diesem Leben nicht geschicht, so thut er wider Chriftum und alle Schrift. Alfo ficht man woll, daß es ein gang frevenlicher Teufel ist, der also wider Christum sein Wort und Werk leuget; ist Chriftus in ime, fo muß er glauben, glaubt er nicht, so ist Christus nicht, der in treibt, junder der Teufel. Will er, man foll Glauben nicht Glauben beißen bis er vollkommen wirt, fo ist er wider Christum, ber es anders gehalten hat. Darumb ficht man da alsbald, daß nicht ain guter Gaift in diefen Leuten ist, der durch solche List vermaint die heilige gottliche Schrift, die ein Werkzeug ift durch den Gott den Glauben in uns murkt wider unter die Bank zu stoßen. Das wer sein Lust, bann so wir ben Worten der Schrift nicht glauben, wirts Sodoma und Gomorra beffer haben bann wir.

Zum vierten soll er anzaigen, was er von der Sünd halte und da zaigt er an, er halt allein den Unglauben für Sünde und das were woll recht, wann er es recht verstund. Daß ers aber nicht recht versteh wirt hernach offenbar werden.

Bum fünften foll er anzaigen, mas er vom gefet halte. Das hat er gethan mit difen Worten: Allain Unglaub ist Sund. Die zerbricht die Gerechtigfeit Gottes durch das Gesetz. Und das ist der allergreulichste Irthum, darin er nicht allain die alten Ba= piften, sondern auch die Juden übertrifft. Denn fo die Gunde Unglaub ift muß fie der Glaube, so durch das Behör des Evan= geliums kumbt, hinwegnemen und nicht das Gefet. Denn das Gesetz nymbt die Sünd nicht weg, sonder zaigt sie nur an und machts offenbar Rom. 3., wirft nicht glauben, sonder Born, Rom. am 4; Darumb ifts lauter und klar, daß bas Gefet die Sünde nicht bricht, sondern nur aufweckt und stärker macht wie das be= zeuget Paulus zun Rom. am 7 und fpricht, die Gunde erkennt ich nicht on durchs Geset. Dann ich wüßt nicht von der Luft, wann bas Gesetz nicht saget: laß dich nicht gelüsten. Da nam aber die Sünd ein Ursach am Gesetz und erreget in mir allerlei Luft. Dann on das Gefetz war die Sünd tod. Ich aber lebet etwan on Gesetz. Da aber bas Gesetz fam ward die Gund wi= der lebendig. Ich aber ftarb und es befand fich, daß das Gefet mir zum tod raichet, das mir doch zum Leben geben war. Dann bie Gund nam ein Ursach am Gebot und betrog mich und tobet mich burch baffelbig Gebot.

Das Geset ift je heilig und das Gebot heilig, recht und gut. Ist dann das gut ist mir ein Tod worden? das sei ferne, aber die Sünd, auf daß sie erschine wie sie Sünd ist hat sie mir burch bas Gute den Tod gewürft auf daß die Sünd wurde überauß fündig durchs Gebot. Also bezeugt Paulus lauter und klar, daß die Sünd durchs Gesetz nicht zerbrochen, sonder nur lebendig wirt und fo ftart, daß fie uns ertodet wie er auch Cor. 5 bezeugt und die Kraft der Sünd ist das Gesetz. Derhalben, wann das Gesetz die Sünde zerbräche, so dorften wir Christus nichts und alle die fagen, das Gefet zerbrech die Sund, die verläugnen und verwerfen Christum. Als das Paulus anzaigt Rom. 8 und spricht, das dem Gesetz unmöglich war (derhalben es auch durch das Fleisch ge= schwecht war) das thet Gott und sandt seinen Sun in der gestalt bes fündlichen Fleischs und verdambt die Sünd im Fleisch durch Sund auf daß die Gerechtigkeit, so Gesetz erfordert in uns erfüllt werd, also ist Sund verdammen und prechen und die Gerechtig= fait an die Statt setzen ein Werck, das Gott durch Chriftum feinen Sun allain hat ausgericht und ist dem Gesetz unmoglich ge= weft. Derhalben fieht man aber, was Denck für ein Gaift hat, ber solchs wider offenliche Schrift bem Gesetz zumift, bamit Chriftus verlaugnet und verftogen würde.

Zum sechsten soll er anzaigen, was er von der Gerechtigkeit halte, die vor Gott gilt und das hat er auch recht verantwort, da er spricht: Gerechtigkeit Gottes ist Gott selbs, unrecht ists aber, daß er der Gerechtigkeit Gottes nicht zulegt, daß sie die Sünde vertreibe, sondern will es dem Gesetz zuschreiben, so es dem Glauben zugehört. Dan wer an Christum gelaubet, der empfahet den heiligen Gaist, Joh. am 7. Der heilig Gaist erloset uns von Sünden, Köm. 8, und nicht Mose's Gesetz.

Zum sibenden soll er anzaigen, was er vom Evangelio halt. Das hat er auch nicht gethan. Dann was solt er vom Evangelio fagen, dieweil er vorhin alles das dem Evangelio zugehoret, dem Geset hat zugelegt. Wie woll er sagt, wann das Gesetz sein Ambt verbring, so komm das Evangelion. Wann das Gesetz sie Sünd konnd brechen, warzu bedorft man des Evangelions? Die Warheit ist den Leuten zu starck, woltens gern widersechten, konnens aber nicht; er bekennet, der Glaub komm aus dem Gehör, der Glaub hab kain Sünd; wo nun Glaub ist, da ist kain Sünd, so pricht auch der Glaub die Sünd und nicht das Gesetz. Ist der Glaub aus dem Gehör, warumb sprechen sie, sie konnen aus dem Predigen und Lesen kain Glauben schöpfen? Man sollt he billig hierin des Satans Mutwillen erkennen.

Zum achten soll er anzaigen, was er von der Tauff halt und er zaigt an vil von der innerlichen Tauf und macht die eufsferliche ganz unnut, unangesehen, daß sie Christus selbs eingesetzt und zu halten bevohlen, desgleichen alle Apostel gethan haben.

Daran er auch nicht wenig unrecht thut.

Dann die innerliche Tauff ist das Absterben bes alten Abams, welchs Riemand erdulden noch erlenden kann, er sei bann burchs Wort Gottes versichert, daß daffelbig Leiden und Absterben bes alten Abams ime zu gut aus Genaben und nicht aus Born von Gott geordnet sen. Daffelbig Wort und Zusage finden wir bei ber eußerlichen Tauf wie Laulus Rom. 6 anzaigt, burch die Tauf fein wir eingelenbt in den Tod Chrifti, daß wir, wie er erstan= ben ift, auch wieder erstehen sollen. Darumb er zu ben Ephesiern am 5. fagt, Chriftus hab fich felbs fur fain Bemain dargeben, auf daß er sie heiliget und hat sie gerainigt durchs Wasserbad im Wort 2c. Darbei man woll sicht, daß Gottes Wort allain rei= nigt, aber baffelbig wird und jugefagt im Wafferbad ber Tauf. Darumb sich kainer ber Zusagung barf annemen ber nicht tauft ift. Doch blenb Gottes Werk ungefangen, der ainen, so der Tauf begehrt und nicht erlangen fann, wol felig machen und in feinem Bund erhalten fann.

Zum weunten solt er anzaigen, was er vom Sacrament des Altars halt. Das thut er mit viel Worten in der heiligen Schrift nicht gegrundt, sonder aus seinem aigen Ropf erdicht. Darzu kann man nicht vernemen, was er meinet. Will er sagen, es seh allein Wein und Brod, warumb sagt er dann, es sei das unsichts dar Wort Gottes im Brod in dem sichtbaren Leib, der aus Mana sei geporn; will er aber sagen, es sei Fleisch und Blut Christi, warumb spricht er dann, Gottes Wort sei unsichtbar im Brod und es sei doch nichts dann Brod.

Nun ist es pe on Zweysel Flaisch und Blut Christi, dann obschon die falsche Gloß ein Ansehen gewunnen, als hett Christus gesagt, mein Leib ist der Leib der für euch geben wirt, das doch ein recht Teusels Gedicht ist, wie wollten wir den Evangelisten Marcum entschuldigen, der da spricht, er nam das Prodt, bracks und gabs in und sprach, das ist mein Leichnam und schweigt still, der sur euch geben wurdt. Dabei man je sicht, das er von dem das er in geden hat, spricht: Das ist mein Leichnam und noch klarer Paulus Corinth. 10: Der Kelch der Benedeiung, welchen wir benedeien, ist der nicht die Gemeinschaft des Bluts Christi, das Brod, das wir brechen, ist das nicht die Gemainschaft des

Leibs Christi? Sehet an den Jörael nach dem Fleisch, welche die Opfer essen, sein die nicht in der Gemeinschaft des Altars? Gleich wie nun Jörael wahrlich von dem Opfer des Altars isset und ist in der Gemainschaft des Altars, also essen wir wahrlich von dem Opfer, das Christus geopfert hat, nemlich sein Flaisch und Blut und sein in der Gemeinschaft des Weins und Prots, welchs die Gemainschaft des Leibs und Bluts Christi ist. Darumb soll sich Denck noch hierin erkleeren, was er halt, ob ers fur lauter Wein und Brott oder fur Flaisch und Blut Christi halte.

Zum letten sollten wir uns benuhen, inen seiner Irthumb zu unterrichten und ein Pessers zu wehsen. Er zahgt aber selbs genugsam an, das solchs bei im nicht wurd statt haben. Dann er lest sich in seinem Schreiben horen, er wiß, daß daß sein die Warheit sei und wer im daß nemen woll, dem woll ers nicht gestatten. So hat er auch ein Copei seiner Schrift unter die Gemain ausgeen lassen, welchs er pillich nicht gethan, wann er unsterrichtung warten wolt. Dann so er sich irret und des unterricht wirt, wie will er daß wider außreuten, daß also unter die Gemain schriftlich, als sei es recht und unstrassich, ausgeprait ist worden. Dabei sicht man auch, wie es ein salsch ist, daß sie stätts laugnen, sie reden mit Nymand, sy leeren Nymand, sie begern Nymand auf ir Seiten zu ziehen und doch daß schriftlich und mundtlich nicht unterlassen.

Darumb Fursichtige E. W. gonstig liebe Herrn haben wir hierin auch nicht ime, sonder E. W. zu Unterrichtung geantwort. Sonst hett es mer Wort und Zeit bedorft, die doch als wir bestorgen umbsonst und ganz verloren werden. Wollen aber doch nichts destominder, so das Euer E. W. fur gut ansehen, weiter mit ime handeln; hilft es, im Namen Gottes, hilft es nicht, so wirt alsdann Eure E. W. von Umbts und gottlicher Ordnung wegen gepurn, Einsehen zu thun, damit sie ir gisstig Jrthumb (das sie doch nicht unterlassen) nicht weiter unter das Volck ausspraitten.

E. W. willige

Die Prediger zu Nurmberg. 1)

<sup>1)</sup> Die Unterschrift rührt von einer andern Sand her ale das Aktenstück.

10.

# Nachruf Cratanders für Bentinus und Denck. Basel 1528 März 13.1)

Michael Bentinus<sup>2</sup>), juvenis propter spectabilem morum elegantiam, qua praeditus fuit et raram linguarum et reconditarum literarum scientiam perpetua seculorum memoria dignissimus. Sed non tam ob haec, quam etiam ob strenuam sedulitatem et indefatigabilem operam, qua castigandis libris nostrae officinae perquam religiosissime praefuit: unde plurimum nitoris autoribus a se reparatis et fructus lectoribus collatum esse indubitate affirmare ausim. Vehementer nobis dolet, eum nuper in hac Ciceronis castigatione, cum jamiam supremam manum impositurus erat, pestilenti contagio exceptum, infectum atque adeo insperata morte amissum esse. Ex quo fieri nequit, quin peracerba mihi hominis tam necessarii facta mentio: ut qua vulnus, quod ex eo casu gravisssimum accepi, nondum ex vivo sanatum certo sensu refricari sentiam. At ego commissi facinoris et admissi dedecoris merito poenas dedero, si officia, quibus meritorum merces et famae immortalitas comparari putatur adversus mortuum usurpare negligerem. Nimis verum est plebejum proverbium, quod nullum malum evenisset solum. Nam Bentinus meus commonefacit me non dissimilis jacturae<sup>3</sup>), quam

<sup>1)</sup> Der Nachruf findet sich in der Borrede zu M. Tullii Ciceronis omnia, quae in hunc usque diem exstare putantur, opera etc. Basileae per Andr. Cratandrum. An. MDXXVIII.

<sup>2)</sup> Bentinus starb in der Woche vom 17. bis 23. Nov. 1527. Oecolampad schreibt nämlich an B. Farel, d. d. Basel 1527 Nov. 25: Bentinus noster, peste correptus, superiore hebdomada ad Christum concessit. O Deum! quam suaviter obdormivit, uxore prius defuncta et puero quoque. S. Herminjard, Correspondance etc. II, 60.

<sup>3)</sup> Erasmus schreibt am 1. März 1528 an Laz. Banfius (Erasmi Epp. Ausg. v. 1703 Vol. III p. 1064 E.): Michael Bentinus praemissa uxore, uxoris matre et hospite quodam, adhaec et puero, quum paucis diebus in solis aedibus versaretur, eadem pestilentia sublatus est. Sequutus est illum (seil. hospitem) protinus; is, qui in castigandi vices successerat. Hier ist offenbar bei der Heransgabe der erasmischen Briefe, wie dies mehrsfach der Fall gewesen ist (vgl. Wolters, Conrad v. Heresbach S. 31 Anm. 2.) ein ausstößiger Name gestrichen worden. Bentinus war der Nachfolger Denas als Corrector bei Eratander. Daraus erhellt, wer der "hospes", den Eras»

fecerunt tam literae, quam pubes Argentorati in duobus juvenibus, Joanne Chelio et Georgio Casselio eodem morbi genere 1), eodem pene tempore2), eodem fato, magnopere concivium moerore defunctis, quos florentissimae illius urbis prudentissimus Senatus ludis litterariis, nuper a se pulcherrime et magnificentissime institutis magna spe adolescentiae probe formandae praefecerat. Erant enim singulariter et varie docti, eximie eruditi linguarum, periti sermonis Latini, casti, docendo fideles, tradendo exquisiti et faciles, usu exercitati, diligenter alacres, animis placidi, natura prompti et acuti, vita innocentes, conversatione et in coetu puerorum graves, fama integri, discipulis jucundi et chari et rursus illorum ipsi mire amantes, ut alia omittam, quae moderatoribus ornamento et pueris usui esse judicantur. Quibus omnibus, ut multis aliis, illos claruisse nemo est illic, qui ignoret: ex quo non insipienter in administrationem tam arduae provinciae electi fuerunt. O felicem pubem, si cui his praeceptoribus quam diutissime per improbitatem mortis uti licuisset. Quae quidem mors notabilis et ominosa in id genus hominibus, in quibus multae et honestae causae vivendi semper abundant, dum abrumpuntur, nunquam non immatura et praecipitata venit. Justa est querela, omnibus trita et communis, paucos qui frugi sunt, senectutis limen attingere. Hoc ideo subjunxi, quo ex commemoratione similis eventus, quasi me ipsum pio quodam solatio demulcens, mortem Bentini, qua graviter confusus fui et adhuc sum, humaniter ferre discam. — Basileae in aedibus nostris, III. Idus Martias An. MDXXVIII.

mus ebensowenig wie Cratander im obigen Rachruf nennen mochte — er war ja "Biedertäufer" — gewesen ist. Bgl. den Brief Dends an Oecolampad v. October 1527 bei Keller, Dend S. 251.

<sup>1)</sup> Bentinus und Denck starben beibe an der damals in Basel graffirenden Best.

<sup>2)</sup> Bgl. den Brief des Erasmus an Bayfius. Danach war Bentinus nur "einige Tage" allein in seinem Hause. Da Bentinus nun etwa am 20. Nov. starb, so werden wir den Tod Dencks etwa auf den 15. Nov. 1527 ansetzen müssen.

# Sach = und Ramen = Register.

Namen wie Staupit, Luther, Reformation u. f. w., welche in diefem Buche regelmäßig wieberkebren, sind in bies Register nicht aufgenommen.

### M.

Abamiten, als Geftenname ber Sufiten 107. - Desgl. ber Taufer 247.

Adelmann, Familie 382 f.

Bernh. 208 f. 402 f.

Abiaphoristen, als Settenname ber Lutheraner 105.

Agricola, Rud. 25. Agrippa, Corn. 386 ff. 394. Ailly, Beter v. 53.

Atabemie, zur Bezeichnung einer Sodalität (Bruderschaft) 374.

Albertus Magnus 319.

Alberus, E. 85.

Alchymisten 389.

Aleander, hier. 123. Alexander VI., Papft 8.

Altchriftliche Gemeinden 87 ff. 92. 162, 252, 292, 294, 323, 332, 341, 344.

- Glaubenslehren und Einrichtungen 108. 281. 358.
- Schriften 27. 391. Studien 7. 18. 23.
- Beiten 28. 118. 248. 307. 352. 390. Altes Testament 101, 162, 166.

Altevangelische Gemeinden, Begriff des Wortes 87. — Allg. Charaf-teristit ders. 81 ff. 272 f. 276 f. — Ursprung und Alter 110 f. A mici dei — Magistri majores 329.

- Bgl. Gottesfreunde, Apostel.

Amsborfianer, als Settenname ber Lutheraner 105.

Amsterdam 265.

Amtsgewalt, Uebertragung felben aus ben vorreformatorischen in die nachreform. Gemeinden 264. - Berdunkelung des Begriffs 367.

Bgl. Handauflegung.

Anabaptismus, Ursprung beff. 249. — Ursachen seines Rückgangs 367 ff. Anabaptisten, zur Geschichte bes Settens-Namens 106. 247. — Bgl.

Taufgesinnte, Täufer, Wiebertäufer. Anemund de Coct 261 ff. 384 f. Anfangende Menschen als erste Stufe driftlicher Erfenntuiß 64.

95. 213 ff. 277. 282. 329. 368. Angrogne 245.

Anshelm, Bal. 327.

Antitrinitarier 239. — Bgl. Uni-

Antwerpen 30. 51. 318. 375 f. Apokalypse, Luthers Stellung zu ibr 147.

Apostel, wandernde, des 2. Jahrh. 102. — Deegl. unter ben sogen. Walbensern bes 13. Jahrh. 63. 106. 252. 298. — Desgl. unter den sog. Spiritualen im J. 1524. 263. — Desgl. unter ben Täufern 332. - Desgl. unter ben Quafern und General Baptists im 17. Jahrh. 337. Tragen graue Kleis dung 289. — Beten bloßfüßig 107. — Vgl. Wanderprediger.

Apostolische Brüder als Setten-Name ber Täufer 247.

Gemeinde = Verfassung 102. 241. 332, 338, 368,

Apostolische Regel 260. 278. 288. 291. 294. 328 f. 331 ff. 369. Succession 87. 252. 263. — Bgl. Handauflegung.
— Täufer, als Bartei ber Taufge-finnten: 282 ff. 289 ff. 302. 306 ff. 328. 339. 359. 373. Apoftolisches Glaubensbekenntniß 99 f. 343 f. Aquino, Th. v. 53. 77. 161. Arena, 30h. de 114. Artandisciplin 88 f. G. Geheimlehren. Arme, f. Apostel, Gottesfreunde 2c. Arminianer 342. 392. Armuth, Idee ber, 105. Arndt, Joh. 394. Asbeck, herrn v. 383. Ascoli, Cecco 7. Astronomie, Wissenschaft der 7. 25 f. Auditores s. Socii. Augsburg 12. 14. 52. 133. 207 f. 225. 238. 246. 313. 318. 321 ff. 332. 377. 401. Aumüller, H. 1. Aurifaber, 80. Austerlitz 285. Avignon 65. 386.

### 23.

Baben in ber Schweiz 242.
Baiern 45. 114.
Balan, B. 123.
Bamberg 104. 200. 388.
Bann f. Binde- und Löse Gewalt.
Baptists, General 337.
Barclan, R. 338.
Barfüßer, nene, zur Bezeichnung der sog. Apostolischen Täufer 283.
— Bgl. Nudi pedes.
Bartmänner, als Sektenname der Walbenfer 107.
Basel 8. 12. 209 f. 238. 262. 321. 384.
Bauernkrieg 120. 239. 309 ff.
Bauhütte 26 f. 32. 318 ff. 376.
Bgl. Steinmegen.
Bankunst 319 f.
Baumeister s. Steinmegwerkmeister.
Baum gartner, Gabr. 28.

Baumhauer, Seb. 282. Banfius, Laz. 418. Bec, 3. 226, 246, 254, 264, 326, 383, Bedmann, Otto 30. Begharden, als Sektenname der Waldenser 115. Ursprung des Namens 291. Stellung ber B. zu den Johannitern 384. Beghinenhäufer 291. Bebeim, Barth. 232. — Hans 28. — **Б**. Seb. 188. 227. 232. Bellarmin, Rob. 389. Benrath, R. 391. Bentinus, Mt. 262. 384. 418. Bergamo, Spnode zu 243. Bernhardus Primus 295. - de Quintavalle 296. — S. 62. Bergpredigt, ihre Bebeutung 92. 97f. 187. — B. als "Gesethristi" 216. 278. 295. 340. Besler, Nic. 19 f. Beger, B. 89. Bezold, Fr. v. 94. 104. 107. 114 ff. Bibelübersetzung, beutsche 12. 18. 115 ff. 345. 390. Bibelverbot 116 f. Biel, Gabr. 53. — Stadt 7. Bild, Beit 208 ff. 400 ff. Binde= und Löse-Gewalt 336. Bindseil, S. E. 16. 127. Bingen 113. Bischöfe als Amt unter ben Balbensern 87. 248. 253. 263. Blaurer, A. 240. Blaurod, Jörg 243. 258. 261. 268. 275. 286. 326. Blumenthal 383. Blutvergießen 96. 347 f. Bocholt 325. Boethius 208. Bogomilen = Gottesfreunde 291. Böhmen 58 ff. 112 ff. 118. 200 f. 244. 360 f Böhmische Brüder 2. 58. 119. 125. 203 ff. 206. 213 f. 253. 258 f. 291. Böhm, W. 200. Bologna 8. 29. 207. 376.

Boni homines (οἱ ἀγαβοί) 107. Bgl. Apostel, Gottesfreunde. Bonmetich 89. Braght, Til. v. 225 f. 266. 302. 325. 372. Brandenburg, Markgrafschaft 85. 244. Brant, Geb. 120. Braunan, Diöcese 189. Bres, Guy de, 328. Brescia, A. v. 243. Brons, A. 802. 380. Brownisten 265. 393. Bruberhäufer 288. 290 f. 300. 334 f. 368. Brubertuß 334. Bruberschaften, altdriftliche 88. — ber Gelehrten (= Sobalitäten) 24 f. 387. - ber Handwerker 32. 180 ff. 231. 281 f. 315 f. 323. 390. Bal. Gilben. - ber Spiritualen baw. Täufer 357 ff. Brüber-Unitat 118. 216. Brunfels, D. 384 f. Bucer, M. 160. 326. Buchbruder 11 ff. 28. 26. 117. 210, 375, 390, Budbruderfunft 119. 320 f. Buddenfieg, R. 279 f. Bücherillustration 13. Bullinger, H. 246. 254 f. 270. 283 f. 301. 312. 342. 373. Bünderlin, Joh. 225. 339 f. 360. Burgkmaier, H. 13. Burtharbt, C. A. S. 57. 80. 133.

### C.

Caefarins, Joh. 386.
Cafetan 133.
Cafvin 2. 141. 166. 249. 268 ff. 275.
Campanus, Joh. 386 f.
Capitelsversammlungen d. Banhütte 321. Desgl. der Gottesfreunde 384.
Capito, Wolfg. 128. 160. 238. 270. 327. 391.
Caristadt 127. 145. 152. 181. 383.
Castelberger, Andr. 248. S. Aufder Stülzen.

Castellio, Geb. 392. 394. Catanée, 216. 245. Cellarius, Mart. 272. 384. Celtits, Conr. 24. 27 f. 32. Chancer, G. 280. Chaftelard, Herr v. 261; f. Anemund de Coct. Chelcian, B. 94. Chrifti Gefet f. Gefet. Berfon u. Wert 71. 139 ff. 348 ff. Leiden und feine fühnende Rraft 98. 344 ff. - Worte, Geift und Borbild 92. Chur 243. Clarenbach, Ab. 246. Cleve, Herzogth. 244. Codex Teplensis 115. — Bgl. Tepler Bibel und Bibelübersetzung. Collegien zur Bezeichnung römischer Bruberschaften 88. Desgl. zur Bezeichnung gelehrter Gesellschaften (Sobalitäten) im 15. u. 16. Jahrh. 27. 374. Cöln 256. Comba, Em. 253. 260. Comenius, Amos 214. Comeftor, P. 208. Conradus de Saxonia 114. Constantin b. Große 89. 260. Conftang, Concil zu 124. 225. 302. Coornhert, D. B. 392. Corbatus 17. 147. 179. Cornelius, E. A. 313. 325. 833. Cratanber, Andr. 209f. 384. 403f. 418. Crautwald, Bal. 394. Croshy 390. Curio, Coel. Sec. 391. 394. — Bal. 209. Czerwenta, B. 118. 124. 205.

# D.

Dabrun f. Dorbrah.
Dachfer, Jac. 325.
Datberg, Joh. v. 24 f.
Dannhaufer, P. 28.
Dauphiné 261 f.
Deknatel, Joh. 86.
Demmer, E. 246.

Dend, Joh. 188. 206 ff. 217. 230 ff. 257. 275 f. 306. 326. 327 ff. 338 ff. 348. 356. 368. 386 f. 394. 400 ff.

- Bolfg. 207. Deutider Orben 10. 77. 228. 325. 377 ff. 383.

Deutsche Herrn f. Deutscher Orden. Deutschorbensmeifter in Breu-Ben 378 f.

in Liefland 379.

Diakonen=Amt 248. 368.

Diakonissen-Amt 368.

Dichard, Joh. be 114. Dibache (Apostellehre) 108 f. 292.

Didius, Leop. 161. Diedhoff, B. 58. 76. 78. 82. 103. 126. 191. 194.

Diepenbrod, Herrn v. 383. Döllinger, J. v. 134. 143. 177. Dolman, Jac. 228. 377.

Donaubrüberschaft 32.

Dooregeeft, E. A. v. 342. Dorbran (Dabrun?) bei Wittenberg

Dorner, A. 157. 177.

Dortrecht 51.

Douais, E. 99. Dürer, Albr. 26. 27 f. 30. 45. 177. 179. 201. 211. 232. 320 ff. 325.

Durandus von Osca 295 f.

Duverger 120.

Dreieinigkeit 139. 343. 349 ff.

Drei Gefete f. Gefete.

Gisleben 51. 169.

- Stufen der menschl. Vollkommen= heit 277. Bgl. Stufen, Grade. Dreitheilung ber Gemeinde 214 f.

282.

### E.

Ebner, Christina, 30. - Hier. 30 f. 43. 45. 177. 194. 203. 211. - Margaretha 30. Ebrard, C. A. H. 106. Ed, Joh. 122 f. 135. 208. Ecart, Meister 63. Egli, E. 242 f. 261 f. 286. Ehescheibung, Berbot der, 217. Eibenschüt 119. Eib 306. 364. Bgl. Schwören.

Ellingen 383. Ellinger, Georg 117. Eltereborf 228. Emben 265.

Emmerich 244 f. Enders 122.

Endtfelber, Chrift. 213. 360. 380. 394,

England 105. 122. 241. 371. 375.

Enthusiaften, Sektenname 247.

Erasmus, Dej. 28. 41. 389 f. 418. Erbkam, H. W. 162. Erbjünde 141. 152 ff. 349. Erfurt 25. 51. 76. 178. 310.

Ergebung, f. Gelaffenheit. Erhard, Ehr. 247.

Erleuch tung, ale Name zur Bezeichnung des zweiten Grades menschl. Vollkommenheit 64.

Erlinger, G. 388. Erlösung, Bebeutung bes Begriffs in ber Glaubenslehre ber Mysit 69. 98.

Euchiten, als Settenname 107. 247.

Euflid 7. Evangelici viri zur Bezeichnung der apostol. Wanderprediger 104.

Evangelische, zur Geschichte bes Ramens als Barteiname im 16. Jahrh. 182. 224. 372.
— als Barteiname ber sog. Wal-

denser u. s. w. im 14. u. 15. Jahrh. 103 ff. 119. 124. 202. 244.

im Gegensatz zu den Lutherischen 182 ff. 227 f. 318. 382.

– neue, im Gegensatz zu den älte= ren Evangelischen 313. Gebrauch des Namens vor Luther

199. hat es Evangelische vor 1517

gegeben? 4. 244. Evangelische Gebote 92. 96 f. 104.

278. 288. 295. 328. 368. — Bgl. Apostolische Regel.

Männer, zur Bezeichnung der apostol. Wanderprediger 288.

— Rathschläge 102. 295 ff.

— Regel 202.

Evangelisches Gesetz 148. Bgl. Gesetz Christi.

Evertsbuich 244. Enmericus 100. 118. Enfenhoven, 28. v. 377.

Falt, Nic. 113. Fama fraternitatis 389. Farel, Wilh. 262. 418. Feilitssch 182. 381. Kischart, Joh. 395. Fliefteben, Bet. v. 246. Floreng 119. Formularbücher 367. formschneider 13. 26. 320. 377. Fortschreitende Christen 213 ff. 277. 282. 337. 368. Bgl. Anfangende und zunehmende Men= fcen, Stufen, Grabe. Fox, John 337.

Fragebücher 119. Bgl. Katechis= men.

Franck, Casp. 327.

- Sebaft, 284, 306, 310, 326, 341, 347. 386. 394.

Franken, Deutschordensballei 377.

Frankfurt a. M. 77.

Krantreich 209. 241. 261 f. 375. 392.

Frang von Affift 296 ff. Frangiscaner, ihr Berhaltniß zu ben waldensischen Predigerbrüdern 103. 295 ff. Desgl. zu ben Täu-fern 288. — Bgl. Minoriten.

Französische Flüchtlinge 246. Fratres als zweite Stufe bes Gemeindelebens gegenüber den Socii und Amici 279. Bgl. Brüder, Grabe, Stufen.

— roseae crucis 389.

Freie Geister als Sektenname 107.

Freigeister als Sektenname 395. Freiwilligkeit, Grundsat ber 309. 311. Bedeutung deff. in ber Glaubenslehre ber altev. Gem. 91, 332.

Freunde, s. Amici dei und Gottes= freunde.

Friedlander, E. 207. Friesen (Partei der Taufgesinn-

Frieß, G. E. 252. Froben, Joh. 23. 28. Fürer, Chriftoph 45. 177. 179. — Helena 31.

- Sigismund 45.

Rugwaschung, Ceremonie ber F. unter ben Aposteln (Pauperes) bes 14. Jahrh. 107. — Desgl. unter ben "apostol. Täufern" 283. 285. 291. 292. - Desgl. unter ben Wanderpredigern 334. 337. Unter den Mennoniten 369.

### 3.

Gallen St. 238, 250, 286, 299, 317,

Ballus, Dic. 164.

Sartenbrüber, als Geftenname ber altev. Gemeinden 225. - Ursprung des Namens 225 und 285.

Begenwehr, Berbot, bezw. Beftattung berfelben 94 f. 346 f. - Bgl.

Nothwehr.

Geheime Gemeinben 248. 324. Die Täufer als beiml. Gem. 357 ff. Val. Beimliche Gemeinden.

- Gesellschaften (Sodalitäten) im 16. Jahrh. 887. — Desgl. im 17. Jahrh. 388 f. — Bgl. Sodalitia. — Lehren bei ben Waldensern bes

14. Jahrh. 89. - Bgl. Arkandisplin.

Geiler v. Kaisersberg 12.

Gelaffenheit. Bebeutung bes Wortes in ber beut. Muftit. 67 ff. -Desgl. in d. Theologie d. altev. Gem. vor der Reformation 93 ff. 150. — Betonung derfelben bei H. Sachs 187. — Desgl. bei Staupig und Dend 217 ff. — Desgl. bei ben Täufern 345 f. — Gelassenheit als Theil des "Gefetzes Chrifti" 68. 345. - Bgl. Gefet.

Gemeinbe, die, als freiwilliger Bund von Brüdern 91. - Bebeutung ber S. bei den Taboriten 91. — Begriff ber G. 242. 247 f. 250 f. -G. unter bem Kreuz 389. —

Gemeinden Christi als Bartei-

name 103.

Gemeindeleben, brüderliches, Be-beutung bess. in ber Mystit 139 f. - Desgl. bei ben Täufern 359 ff.

Gemeinde-Ordnung, Bebeutung ders. bei den Waldensern 87. -Verstümmelung im 16. Jahrh. 367.

-= Berfassung, apostolische 90. 388.

Gemeinschaft ber Guter f. Bermögensgemeinschaft.

Gent, C. v. 265. Geometrie, Wiffenschaft ber 7. 26 f.

32. 320. 377. Gerbens, Ruurd 340.

Gefellicaften, gelehrte 24. Bgl.

Gefet Chrifti (Gal. 6, 2) gur Bezeichnung bes N. Teft. 43. 216. -Desgl. jur Bez. bes "neuen Ge-bots" (Joh. 13, 14) 216. — Desgl. jur Bez. ber Bergpredigt 68. 92. 216. 222. 329 f. 340. 368. - Der Name in der Literatur der Taufgefinnten bes 17. u. 18. Jahrh. 340.

bes herrn 295. Bal. Gefet

Chriffi.

— ber Natur 216. 278. 368.

— fönigliches (Jac. 2, 8) 340. — Mosis 216. 278. 341 f. 368.

Befete, breierlei, Unterscheidung ber, als Rennzeichen ber Literatur ber Gottesfreunde 215. 278. 368. — Bgl. Gesetz Christi u. s. w.

Gewalt des Amtes als Theil der Gem. Dronung 251 ff. 323. 368. - Bgl. Amtsgewalt, Handaufle-

gung, Sendung.

Gewaltübung, Berbot ders. 293. Gewissensfreiheit 91. 160. — Angeblich eine Frrlehre 161. 197 ff.

- Bgl. Keter-Gesete, Reter-Ber-

Gilden der Handwerker, ihre Beziehungen zu ben altev. Gem. des MA. 89. Desgl. zur Reformation 317 f. Die G. und die "Liebhaber des Handwerks" 375 f. Bgl. Bunfte, Bunftstuben.

- ber Maler und Bildschnitzer 213.

— Bgl. Bauhütte. - ber Weber 317.

Ginbely, A. 118.

Glaube, ber, als alleiniger Weg gur Geligkeit 303. - Bebeutung bes Glaubens in der Mystik 138 f. — Rechtfertigung burch ben G. 141. 286. — G. kommt burch bie Bredigt 142. — Ift ber Gl. ein gutes Werk? 189 f.

Glaubensbetenntniß, apoftol. 99.

— Bgl. Apostolisches Gl.

Glaube, Liebe, hoffnung 63 ff. 97. 214.

Glaubensfreiheit 229. 248.

Glaubenszwang 197 ff. — Bgl. Gewiffensfreiheit.

Smunden, Conr. be 114.

Gnade, ihre Bedeutung in der Theologie der Mustik 65 f. - Bedeu-

tung bes Begriffe 138 f.

Gnadenmittel, außere (firchliche), Stellung der Mystif dazu 72. 138 f. — Gelassenheit als G. 94. — Abhängigkeit des Beilserwerbs von den firchlichen G. 99. 162. — Staupit' Stellung bazu 172. - Desgl. Dende 211. - Bebeutung in ber Theol. der altev. Gem. 252. — Das Leiden Chrifti als G. 345. — Die reine Lehre als G. 141 f. Göbel, M. 246. 318.

God, Joh. v. 30. 58. 148. Gotfridus de Ungaria 114.

Gottesfreunde des 14. Jahrh. 34. 62. — Ihr Gegensatz zum Monchthum 65 ff. - Der Rame als Bezeichnung der Apostel und Wanderprediger 81. 280. — Der Rame als Settenname 107. — Theologie ber G. 107. 138. - Der Gebrauch des Namens in der Lit. der Täufer 219. — Der Name im Unterschied von dem Namen Bruder 278 f. 296 f. — Collegium (Bruderschaft) der G. 282. 288. 290. 295. 368. — Die G. und die apost. Täufer 328 ff. — Bgl. Apostel.

Gottesftaat 166. 300. 369.

Gottesreich f. Reich Gottes. Götzinger, E. 250. Grade, drei, der Bollfommenheit 37 f. 95. 277. — Der Ergebung im Leiden 37. 214. 217. - Bgl. Stufen und Staffeln,

Gralicz. Simon de 114. Grapheus, Cornel. 30. 148.

Graubunden 242 f.

Graue Gewänder als Tracht ber Apostel (Gottesfreunde) 286. Graue Kleidung in St. Gallen um 1525 Desgl. bei den Quatern 289. 333.

Grebel, Conrad 258. 260. 262. 268. 286. 326. 384.

Gredig, Bal. 242. Gregor IX., Papft 384.

Greiffenberger, hans 188. 231. Groß, Jac. 313. 326.

Grotius, Hugo 392.

Brubenbeimer 58 f. 107. 203. -Als Settenname ber Täufer 247.

Guidonis, Bern. 99 f. Günther, Sig. 24. 26. 32. 207. Gute Leute, (of åyaDol) zur Bezeichnung ber Apostel in der altchriftl. Lit. 277. — Desgl. im 14. Rahrh. 83 f. 107. — Bal. Apostel. Gottesfreunde, Wanderprediger. -Bur Bezeichnung bes britten Grades der driftlich. Bollfommenheit

278. Bgl. Bollfommene. Güttel, Casp. 51 f. 57.

Haag 389. . Hafner L. 326. Hagen, R. 120. 176. Haibede f. Henbed. Haina 326. Hall im Junthal 189. Haller, Bernh. 327. hamelmann, h. 327. handauflegung ber Bifchofe 81. -Begriff und Bebeutung berf. 251. - Betonung berf. in ben altebang. Gem. 252 f. 254 f. 260 f. 263 f. 368. Handwerk, "Liebhaber des Hand-werks" 282. 374. handwertergünfte, ihre Beziehungen zu ben altevang. Gem. im 15. Jahrh. 120. — Bgl. Gilden, Zünfte. Harnad, A. 89. 92. 108. 109. 242. 304. 340.

Harsbörfer H. 201. Hartfelber, Karl 391. Hafe, E. Alfr. 378. Bager, Ludw. 225 f. 268. 302 ff. 313, 322, 325, 328, 351, 356, 394, Saug, G. 202. 360. Saupt, S. 107. 120. Baustäufer, Bartei ber Taufgefinnten 369. Hebio, Cafp. 313. Beilige, Gemeinde der S. 301. 329. als Bezeichnung der Wiedertäufer 284 Beilige Handlungen = Saframente Beilserfahrung, innere, ihre Bebeutung 360. Heilsthatsachen, objektive 141. Beilsvermittlung durch die Rirche, f. Gnabenmittel. Beileweg, Auffaffung ber Täufer vom S. 345. Beimliche Gemeinden 389. - Bgl. Geheime G. – Gesellschaften s. Geheime G. Seimlicher Wille Gottes nach Luther 156 f. Henneberg, Grafen v. 381. Beresbach, C. v. 418. Bering, Berm. 66. 235. herman, Thom. 246. Fermas, hirt bes 391. Bermes Trismegiftus 386. Herminjard, A. E. 263. Heroldsberg 200. Herrnworte 92. 144. 340 f. herrnhut 300. Beffen 10. - Landgraf Conrad 53. 112. — Philipp 356. Beren 120. Bererei als Vauderie bezeichnet 120. Hexenverfolgung als neue Art ber Regerverfolgung 120. Hended, Anna v. 380. Friedr. v. 379 ff. Ulr. v. 114. - Wolf v. 379. Henden, Herrn v. 383. Hieronymus, der h. 53.

Hoffmann, G. 101.

- Meld. 287, 337, 339, 357,

Hoffmann, Wolfg. 45. 177. Pofmeifter, A. 203. 383. hohenzollern, haus 248. — Herzog Albrecht v. 378 ff. 381 f. Hohoff 166. Holbein, Hans 27. Holland, 209. 392. Bgl. Rieber-Höllenstrafen, Ewigkeit ber 70. Holtmann, H. 92. Bolgichneibekunft320. Bgl. Form-Bolgiduber, hier. 31. 43. 45. 177. 179. 383. - Laz. 211. Hoogstraaten, Jac. v. 22 f. Hopfer, D. 13. Horawit, Ab. 391. Hosius, St. 267. Hospitaliter 384. Bgl. Johanniter. Hubmeier, Balth. 260. 305. 326 ff. 348. 356. 385. Hugwald, Ulr. 360. Humanisten 22 ff. 26 ff. 389 ff. Humanisten 22 ff. 115. 122. 124. 126. 135. 216. Sufiten 2. 25. 58 f. 91. 94. 107. 114 f. 120. 121 ff. 324. Hut, Hans 226 f. 325. 328. 356. 377. Hutten, Ulr. b. 28. 310. Hütte zum h. Kreuz in Siegen 375. Hütten-Ordnung 374. — Bgl. Bauhütte.

# 3.

Janbun, Joh. v. 122.
Janffen, Joh. 25. 120. 310.
Jhkein 113.
Jena 227.
Jerufalem 65. 382.
Jken, J. F. 51.
Jllyricus, Flac. 165.
Jllyricus, Flac. 165.
Jlhyrianer, als luth. Sekte 105.
Judependenten 393.
Judependentismus 368.
Jugolftadt 30. 52. 122. 207. 209.
325. 327.
Juneres Licht 222 f. 234 f.
— Wort 101. 342 ff.
Junocenz III., Papft 99 f. 295.
— VIII., Papft 245.

Innthal 189.
Insabbatati als Kehername 107.
Insabbatati als Kehername 107.
Inspiration, Begriff ber 144.
Institut, Heinr. 259.
Inquisition 166. Byl. Kehergesehe.
Induition 166. Byl. Kehergesehe.
Induition 377.
Inquisition 384 f.
Inquisition 384.
Inquisition 373.
Inquisition 387.
Inquisition 3892.
Indendury 325.
Indendury 325.
Indensition 38 246.
Inquisition 38 246.

### R.

Kabbalistisch=myst. Studien 25. Rarl IV., Raiser 116. Ratecismen ber Waldenser 92 f. 97. 214. 277. — Bgl. Fragebücher. Katechumenen als erste Stuse unter ben alteften Chriften 88. 277. 282. Ratharer, 92. 103. 10**6**. 253. 270. R. als Sektenname der Täufer 247. Katholische Arme als Mönchsorden 297 f. — Bgl. Pauperes. Kauß, Jac. 225. 326. Rettenbach, H. v. 198. Reter=Gesete, zur Gesch. ders. 120. Reperschulen 112 f. 224 f. 240 ff. 246 f. 282. 287. 299. 323. 373. 390. Bgl. Schulen, Judenschulen. Reger-Berbrennung, Luthers anfängliche Stellung bazu 126. Rindertaufe, zur Gesch. ihrer Einbürgerung 88 f. 144. 304. — Berechtigung berf. 303 f. Bgl. Taufe, Spättaufe. Rirche, Begriff ber R. 162 f. 359. Rirchenzucht, 299. 336. Rirchhoff, A. 310. Rigbuchel 246. Klemm, Alfr. 319. Kloß, Georg 388. Klüpfel 389.

Lenben, Joh. v. 357.

Lhota 118. 200. 325.

Anaate, J. R. F. 33. 36. 45. 189 ff. Knonau, f. Meyer. Anöpfler, A. 161. Koburger, Ant. 28. Koch, Hans 225. 318. Rolbe, Th. 11. 18. 29. 31. 51. 55. 174. 404. Röln 22. 386. Ronigliches Gefet f. Gefetz. Köftlin, Jul. 55, 139, 147, 151. 153, 158, 160. Rrafft, C. 246. Krämer, Heinr. 120. Krembs 114. Rreug, fymb. Bedeutung bes R. 367. 377. - Gemeinden unter b. R. 389. - rojenfarbenes 389. - rothes, Anheftung eines r. Kr. zur Rennzeichnung ber Reger 199. — Als Zeichen der Johanniter 384. — weißes 384. Krieg, f. Gewaltübung, Blutver-gießen, Rothwehr. Rrug, Ludw. 232. Kunwald, Math. v. 253. Rurg, Beinr. 394. Anmeus, Joh. 162 ff.

### 2.

Landulphus, Arzt 386 f.
Lang, Joh. 19. 57. 76. 310.

— Matth. 169.
Langenmantel, Hans 325. 856.
Lautenfack, Paul 388. 394.
Lechler, Georg 82. 88. 90. 103. 120.
Leenbert, W. J. 339.
Leib, Kil. 326.
Leibeigenschaft 311.
Leicester, Diöcese 280.
Leiben, Bebeutung bes willigen Leibens 93 f.

— Christi s. Christi.

— bes Unrechts 186 ff. Byl. Gelassenheit.
Leipzig 124. 303.
Leitschuh, Fr. 388.
Leo X, Bapst 22 f.
Leonhard, Deutschordensherr 228.

Libertiner als Sektenname der Täufer 247. Licht, inneres 222. 234 f. — Weg zum 217. Lichtenfels 207. Lichtenstein, Herrn von 383.
— Leonh. v. 326. Lichter, drei 213. 277. Liebhaber bes Handwerks 26. 282. 321. 374. 376 ff. Bgl. Handwerk. — der evangel. Wahrheit 203. — der Wahrheit 278. 283. 329. (Bgl. anfangende Christen und Socii). Liefland 378 f. Limbord, Phil. v. 253. 267. Limburger Chronif 113. Lind. 23. 19. 43. 52. 57. 134. 170. 189 f. Linden, F. D. zur 330. Lindenhof 225. Ling, Stadt 225. 339. Liturgie, ihre Bedeutung für das gottesdienstl. Leben 367. Löffelholz, Joh. 28. Lollharden, Sektenname ber alt-evang. Gem. 115. 291. Lombardei 243. London 280. 376. Lucca 116. Ludwig der Baier, Kaiser 13. 378. Lukas v. Prag, Bischof 119. 201. 204f. Lumen intellectuale 277. - rationale 277. - sensuale 277. Luserna 245. Luthardt, Chr. E. 191. Lutherisch, zur Gesch. bes Namens als Parteiname 182 ff. Lugern 327. Eyon 209. 262 f. 376. 386.

— Arme von L. 122 f.

### M.

Magbeburg, Erzb. v., 9. Maggenberg, R. v. 113. Magie und Naturphilosophie 389. Magistri majores — Amici dei 329. Bgl. Gottesfreunde, Apostel.

Mähly 392. Mähren, Anabaptisten in 285. 299 ff. 369. Maigret, Aimé 262 f. Mainz 25. 113. 182. Majoristen 105. Malagola, C. 207. Maler, Gregor 325. Malerei 320 f. Malerzunft 228. Bgl. Bilbichniger, Formschneider. Manichäer 272. Mannhardt, W. 346. 371. Mantel, Joh. 7. Manuel, Nic. 320. Mang, Felix 258. 260. 268. 326. 328. Marbed, Bilgr. 225. 322. 325. 360. Marburg 113. 313. Marfilius von Padua 13. 122. 210. Martens, W. 161. 166. Martin, der h., 245. Mathematik, Wiffenschaft ber 7. 8. 24 ff. 32. 377. 390. 403 f. — Bgl. Geometrie, Naturphilosophie, Arithmetik. Mathefius, Joh. 327. Mathys, Joh. 257. 275. 357. Maximilian I., Kaiser 22. 27. 32. Medigin, Wiffenschaft ber 385 f. Megenberg, Cour. v. 207. Meißen, Bisthum 6. 9. Meister, Leonh. 225. 318. Melanchthon, Philipp 128. 237. 243. 268 ff. 272. 349. Menius, Just. 160. 213. 271. 327. Menno Simons 111. 266. 275. 368. 370. Mennoniten 2. 111. 226 f. 266 f. 369. 371. Bgl. Taufgefinnte. Mergentheim 383. Merobe, Herrn v. 383. Meyer v. Knonau 322. Minoriten 105. 295. 298. Franziscaner. Mirandula, Bico di 29. Mistilgew, Herm. de 114. Moll, A. 7.

Mönchthum als Weg zur Bollfom-

M. 102 f. 295.

menheit 39. - Begenfat ber beut-

ichen Mystif zum Mönchthum 65 f. — Stellung ber alteb. Gem. zum

Monetarius, Hier. 28.
Montet, Eb. 82.
Morley, H. 386.
Morneweg, K. 24 f.
Mojer, J. J. 7.
Mosham, Rupr. v. 392.
Miller, J. 200 f. 214.
— Karl 2. 82 ff. 298.
Minchen 14. 43. 51.
Minchen 14. 43. 51.
Minger 247. 250. 325. 357.
Minzer, H. 128. 181. 227. 238.
270. 275. 310 ff. 328. 383.
Mujiklehre 208.
Muther, K. 18. 117. 188.
Mutian, Cour. 23.
Myfterien der Zahlen 26.
Myfik, deutsche, charakterift. Merkmale derf. 62 ff. — Kirchl. Mysik 62. — Luthers M. 61. 125. — Die M. und die Glaubenslehre der alkedag. Gem. 134 ff. — Erneuerung der myft. Lit. 224. 393. — Reiegung der M. für Symbole 367.

### N.

Nachfolge Christi, Bedeutung berselben in ber beut. Mustif 63 ff. 72 f. — Luthers Aeußerungen über die Idee der Nachfolge 152. Naffan, Grafschaft 112. Naturphilosophen 354. Naturphilosophie 385 ff. Naturwiffenschaften, Mathematik, Geometrie, Medizin. Nerger, K. 203. Nicolaboni, A. 339. Nycolaus de Polonia 114. Niederlande 209, 375. Bgl. Holland. Nieberrhein, Waldenser am 244 ff. — Berbindung mit Frankreich 261. Noble leçon 368. Roël, Steph. 245. Nordhausen 30. Nördlingen, Heinr. v. 80. Nothwehr, Stellung der Waldenser zur Frage 94 ff. — Stellung M. Sattlers u. der Täufer dazu 305 ff. 346 f. 365 f. — Bgl. Gegenwehr, Rrieg, Strafgewalt.

Nudi pedes als Kennzeichen ber Apostel 107. Nügel, Casp. 43, 45, 52, 177, 201. Kürnberg 12, 18 ff. 28 ff. 42, 51. 138, 170, 175 ff. 225 ff. 246, 272. 317, 321 f. 376 ff. 387, 404.

### D.

Oberitalien 209. Obrigkeit 293. 330. 360. s. Staat. Occam 13. Decolampab, Joh. 160. 208. 210 f. 238. 304. 403. Deftreich 114. Offenbarung, Begriff der 101. . Bedrohung ihrer Verläßlichkeit 157. - O. und Inspiration 341 ff. Oldenbarneveldt 392. Olmüt, Augustin v. 259.
— Diöcese 115.
Origenes 304. 340. 391. Dsiander, Andr. 176. 221. 230 f. Dfiandriften 105. Othmar, Joh. 11 ff. 14. 18. 321. -, Silvan 12. 322. 390. Dtto, Ant. 164.

### P.

Babua 25.
Balt, Joh. v. 53.
Baulinijch-augufinijche Theol. 157.
Baulus, ber h., Stellung Luthers zu B. 145 ff.
Bappenheim, Herrn v. 322. 883.
Baraceljus, Theophr. 386 ff. 394.
Baris 209. 386.
Bajjau, Diöc. 118.
Batarener, Sektenname 89.
Baul IV., Papft 171.
Pauperes, Sektenname 107. Bgl.
Arme.
— catholici als Mönchsorben 295 f.
— minores f. Minoriten.
Bavia 25. 386 f.
Belagianer 90. Pelagianismus 37.
Belagius 270.
Bellican, Cour. 7. 14.
Pennypacker, S. W. 266.

Peng, Jörg 232. Perfecti f. Bollfommene. Peringer, Diep. 175. Berouse 245. Penpus, Fr. 377. Pfefferkorn, Joh. 22. Pfeffinger, Deg. 31. Pfeiffer, Fr. 394. Pforzheim 8. Philadelphia 266. Philipps, Dietr. 368. - ubbo 337. 360. 368. Picarben 16. 58 ff. 104. 135. 203 f. 227. 259. 377 f. Bgl. Begharden. Biemont 241. 259. 261. 267. Pietismus 105. Pietisten als Sektenname 395. Bilichborf, Beter 253. Birtheimer, 28. 28. 45. 58 f. 119. 201. 203. 208. 211. 288. 403 f. Pius II, Papft 115. Plandmüller, Georg 207 f. 402. Platner, Sans 232. Blauen, Herrn v. 199.
— Heinr. v. 378. Nic. de 114. Plawe f. Plauen. Plettenberg, W. v. 379. Podoniptae 107. Bgl. Fußwaschung. Bolen 114. Polent, G. v. 379 f. Poliander, Joh. 379. Pommern 85. 244. Poor priests, zur Bezeichnung ber apostol. Wanderprediger 279. Prag 115. 201. Pragela 245. Predigerbrüber, apostolische, s. Wanderprediger, Apostel, Gottes= freunde. Breger, Wilh. 30. 83. 113. 115. Breußen, Herzog Albrecht v. 378. Hochmeister Friedr. v. Sachsen 382. Ordensland 10. 380 f. Prierias 60. Procop d. Gr. 104. Propst, Jac. 29. 51. Prugner, Nic. 385. Ptolemaeus, Kosmographie des 7. Burper, Joh. f. Goch. Burvey, John 104.

Pythagoras 208.

D.

Quäfer 289. 337 f. 360.

R.

Rache, Berbot ber 94 f. 347 f. 365. Rachelose Christen als Parteiname unter ben Taufgesinnten 348. Ramus, B. 392. Rathichläge, Evangelische, f. Evangelische. Rationaliften 395. Rechtfertigung, Lehre von der 127. 147 f. 159. 191. Red, Berrn v. d. 383. Rederykkamern 374 f. Redlich, D. R. 182. Reformirte Rirche 5. 358. 392. Regel, Georg 322. Regensburg 114. 319. 327. Regiomontan, Joh. 28. 404. Reinhard, M. 202. 227. Reinigung als Bezeichnung bes ersten Grabes menschl. Bolltommenheit in ber Mystik 64. Reifer, Friedr. 199. Rem, Andr. 322. Reuchlin, Joh. 6 ff. 22 ff. 27. 41. Rentlingen 12 f. Rhegius, Urb. 227. 313. 383. Rhenanus, Beat. 391. Richter, Arwed 381. Riedefeliche Chronif 112. Ries, Hans de 264. 342. Rind, M. 328. Ritschl, A. 82. 119. 162. 164. 268. Ritterorben 377 ff. Bgl. Deuticher Orden, Johanniter. Roehrich, T. B. 225. 391. Roh, Joh. 205. Rohrbacher, Abbé 161. Rom 19. 29. 65. Ropfes. Mar 375. Rofe als Symbol einer "beimlichen Gemeinbe" 389. Rofenfreuzer 385, 389, 393, 395. Roftoct 202 f. 376, 378, 383. Roth, Fr. 179. 195. 310.

Rubianus, Crot. 23.

Rudrat, Joh. 25. f. Wefel. Ruffach 14. Rute, Nic. 203. Kšiha, F. v. 207.

S.

Sabatos, sabots f. Sandalen. Sabbatarier als Sektenname 247. Sachsen 9 f. 17 ff. 31. 57. 80. 114. 121 f. 128. 133. 182. 229. 381 f. 399. Sachs, Hans 181. 183 ff. 188. 227 f. Salat, Joh. 327. Salminger, Sigm. 325. 394. Salzburg 1. 51. 169 f. 399. Samland 379. Sandalen als Tracht ber apostol. Wanderprediger 289 f. 293. 384. Sandvoß, Fr. 225. Sattler, Mich. 306. 346 ff. Savonarola, H. 2. 16. 29 f. 58. Savoyen 242. 384. Sann, Graf H. v. 112. 378. Schäufelein, S. 13. Schedel, Hartm. 264. Scheffer, de Hoop 265. Schent zu Schweinsberg 25. Scheppach, Bet. 325.
Scheurl, Christ. 19. 21. 29 ff. 42 f. 52. 57. 60. 80. 177. 179. 211.
Schiemer, Leonh. 227. 325. 356.
Schlaffer, Hans 226. 325. 356. Schleiermacher, Fr. E. D. 352. Schleitheim 325. Schlüffelburg 342. Schmibt, C. 66. 327. — G. L. 160. Scholastik 72. 139. 143. 157. 183. 224. Schönchen, &. 207 f. 401. Schönsperger, H. 322. Schorant, Wolfg. 243. Schreier, Seb. 28. Schretinger, Joh. 207. Soule als Name einer firchlichen Sondergemeinde 242. Sch. = Repericule 243. 281. 296 f. -Bgl. Retericule.

Schultheiß, Fr. 182. 232. Schwabacher Urtifel 141. Schwaben 114. Schwarzenberg, Joh. v. 182. Schwaz 322. Schweiz 114. 241. 261. 309 f. Schweizer Briider 255 f. 286. 299 ff. Schwenkfeld, Casp. v. 143. 360. 393 f. Schwentfelber 388. Schwertfeger, S. 227. Schwestrionen als Settenname 291. Schwören, Berbot bes 93. 217. Schnn, Herm. 266. 342. Scriptoris, Baul 6 f. 13 f. 18. 25. 32. 393. Sebiville, P. 262. Sehofer, Arf. 208. Seeker als Settenname 338. Geibenftider, Dem. 291. Sektennamen, zur Gesch. der 85. Sendung (missio), Begriff ber 251 ff. - Bal. Amtsgewalt, Handauflegung. Sepp, Chr. 370. 391. Gervet, Mich. 376. Senfel, Claud. 259. Sidingen, Frz. v. 23. Sieben Stufen 212 f. - Tugenden 213. Siegen 375. Silvius, Aen. 114. Stlaverei 96. 311 ff. Smiffen, J. van der 268. Smpth, John 265. Socii als Bezeichnung der ersten Stufe der Brüder 279. Liebhaber der Wahrheit. Societas literaria 209. Egl. Sodalitas. Sodalitas literaria 24. 28. 32. - Staupitiana 44. 177. 211. Sodalitia 387. Sobalitäten gelehrte 24 ff. 374. 388 f. Solothurn, Nic. be 114.

Spalatin, G. 15. 31. 61. 76 f. 127. 133. 175. 180. 203. 399. Spangenberg, Joh. 19.

Spät, Joh. 207. Spättaufe als altchriftl. Einrichtung 304. 390. — Bei ben fog. Walbenfern 118. 339. Desgl. bei ben Brüdern in Böhmen 118. 204. -De8gl. bei den Brüdern in der Schweiz 240. — Bgl. Taufe. Spener, J. J. 105. Spengler, Laz. 45. 176. 178 f. 194 f. 208. 229 ff. Speratus, Paul 204. 379. Spiritualen als Seftenname ber Brüder 106. 242. 247. 249. 262. Spiritualismus 76. 211. Spirituöser 246. 287. Springer, Jac. 120. Stabins, Joh. 27. 32. Stäbler als Sektenname 107. 280. Staffeln bes h. Geistes 212. — Bgl. Stufen und Grabe. Staupitianer, Partei der 4. 19. 22 ff. 43 ff. 50 ff. 152. 167. 177 f. 180. 194. 201. 321 f. 380 f. Stein, Herrn v. 209. Steinhäufer als Bezeichnung der Kirchen 250. Gilben ber 26 f. Steinmeten, 317 ff. 375. Steit, G. 303. Stephan, Bischof der 253. 324. Sterne, leuchtende, als symb. Bezeichnung ber Gottesfreunde 337. Steper 27. 207. 325. Stepner, H. 822. Stöffler, Joh. 7. 25. 82. Storch, Nic. 128. 272. 275. Stopingen bei Ulm 209. 402. Straßburg 113. 117. 225. 238. 246. 313. 322. 356. Strauch, Phil. 30. Stübner, Marc. 128. 272. Stufen und Grabe in ber beutschen Mustik 63 ff. — Bei Denck 212 ff. 328 ff. - Drei Stufen bes Gefetes 368. — Bgl. Grade. Stülzen, A. auf der 256.

Summenhart, Conr. 6.

Sujo, Foh. 12. Symbolik 213. 337. Symbolum apostol. f. Apostolisches Glaubensbekenntnig.

Snnagogen = Regericulen 246.

### $\mathfrak{T}$ .

Taboriten 83. 91. 104. 107. 114f. 117 7.

Tatten, Alh. 101.

Taufe, Form berf. in ben altchriftl. Gemeinden 88. 277. — Desgl. bei ben Walbensern 118. 267. Kampf um die T. im 16. Jahrh. 362 f. — Bgl. Kindertause, Spättause.

Täufer als neuer Sektenname für eine alte Partei 258 ff. - Täufer und Wiedertäufer 301 f. -- "Freie Täufer" 282. 354 ff. 373. 388. "Gemeine (b. h. gemäßigte) Täu-fer" 282. 323 ff. — Kennzeichen ber Täufer-Gem. im 17. Jahrh.

Taufgesinnte, zur Geschichte bes Namens 372. — Gemäßigte und entschiedene T. 369 ff.

Tauffymbole 99.

Tauler, Joh. 12. 15. 30. 39. 63. 76 f. 79 f. 132. 210.

Tempel, Name bes T. als symbol. Bezeichnung ber Gemeinde 337.

Tepler Bibel 115. 202. Codex Teplensis und Bibelüberfegung.

Tertullian 304.

Tetel, Joh. 59. Tenfenbach, Bonif. 387. Thanfing, M. 30.

Theologie, deutsche (Traktat) 12. 63 f. 77. 81. 132. 278. 378. 393 f.

Theosophen 374. 389. Tisserands als Sektenname 89. Todesftrafe, Berbot berj. 96. 217.

Tolerang f. Gewiffensfreiheit.

Tollin, H. 386. Torgau 20. 31.

Toulouse 295.

Trient, Concil zu 171. Trinität, Begriff derf. 141. Bgl. Unitarier, Dreieinigkeit.

Trinité, Graf de la 245. Tichadert, B. 380.

Reller, Staupit.

Tubalkain 208. Tübingen 6 ff. 12 f. Tucher, Familie 29. 199. — Ant. 31. 45. 52. 177. 191 203. Mart. 45. - Sixtus 28 f. Turin 259.

### 11.

Tyrol 246. 322.

Vadian 327 f.

Ulimann f. Schorant. Ulm 322, Ullmann, R. 4. 14. 25. Ulscenius, Fel. 128. Ulsenius, Dietr. 28. Ungarn 114. Unitarier, waren die Täufer U.? 343 ff. Urgemeinde, christliche 251. Ursberger Chronif 252, 298. Utraquisten 124.

## 23.

Valcluson 245. Baterunfer, Gebet 100 f. Bater, als Name ber Apostel 337. Baugris, Jean 261 f. Belfius, Juft. 391. Benetus, Gabr. 168. Vereinigung, als Bezeichnung bes britten Grades ber Bollfommenheit 64. Vermögensgemeinschaft 285 f. 299. 305. 333. Versöhnung, Lehre v. d. 344 f. Bielfeld, Jac. 391. Vielhaber 244. Binci, Leonardo ba, 26. Bogel, Wolfg. 228. Bogelmann, Wolfg. 208. Bogler, Georg 382. Vogt, W. 120. Boigt, Joh. 381. Bollkommenere, als dritter Grad bes driftl. Lebens 64, 95, 213 ff. 277, 282, 329, 368. Volz, Paul 391. 23.

Waldhauser, Th. 325. Waldshut 313. 326 f.

Waldenser ift ein Setten-Rame 106. 115. 260. — Allg. Bedeutung in ber Gesch. ber driftlichen Kirche 82 ff. — W. und Franziskaner 295 ff. — Luthers Urtheil über fie 127. — 28. und Mennoniten 267. — Alter und Ursprung der B. 106 ff. — Gab es B. bor Waldus 111. - W. u. Katharer 106. -Wald, u. Täufer 249 f. - Bildeten die W. eine Rirche od. Bruberichaft? 84 f. - Eigentliche Lehre und verbreitete Meinungen unter ben B. 92. — Befigen Geheim= lehren 89.

Walbus, Betr. 108 f. 260. 262.

Wanderprediger, apostolische, ihre Rechte und Pflichten 333 ff. — Bgl. Apostel.

Wasmob, Joh. 107. 291.

Waterländer Taufgesinnte 264. 348. Wattenbach, 28. 85. 89. 96. 100 f. 244. 253.

Weber, Gilden der 127 ff. 317 ff.

Wehrlosigkeit, Grundsat ber 346 ff. 366. — Bal. Nothwehr.

Weigel, Bal. 392, 394 f.

Weiß, B. 92. — M. 205. — B. 115.

Werner, Joh. 28.

Wefel, Joh. v. 25. 58. Weffel, Joh. 210. Wefterburg, Gerh. 360. 380. 386.

Wettiner, Saus der 28. 9f. 31. 382.

Wener, Joh. 392. Biclif, Joh. 82. 90. 103. 120. 122 f. 185. 210. 279 f.

Wiclefiten 16. 104. 115. 377 f.

Widner, C. 177.

Biebertaufe f. Spättaufe.

Wiebertäufer, zur Geschichte bes Sektennamens 118. 249. 305. -Ihre Verwandtichaft m. bem Donchthum 268 f. 284. — Bgl. Walbenfer, Taufgefinnte, Täufer.

Wiedervergeltung f. Gelaffenheit. Wien 8. 27. 376.

Willensfreiheit 141. 153 f. 175.

Winkeler als Sektenname der Walbenser 83. 107.

Wittenberg 17, 19. 21 f. 29. 51. 78. 114. 128. 169. 174. 181 ff. 190, 205, 209, 243,

Bohlgemuth, M. 117. Borms, 25 f. 122. 131. 238. 326. Borth 175. 383.

Wrampelmeyer 17. 147. 179. Wüllen, Herrn v. 383.

Bürtemberg 6. Wyttenbach, Th. 7.

2) orf 376.

3.

Zack, Joh. 123. Bezschwitz, G. v. 92. 214. Biegler, Clem. 225. — Zac. 259.

Zofingen 86. 273. Bollikon 261.

Bunehmenbe Menfchen 64. 95. 329.

Bgl. Grade, Stufen. Zünfte 27. 281 f. 316 f. 374 ff. Bgl. Gilden, Handwerker, Werk-

leute, Bruderschaften. Bunftftuben ber Beber 230.

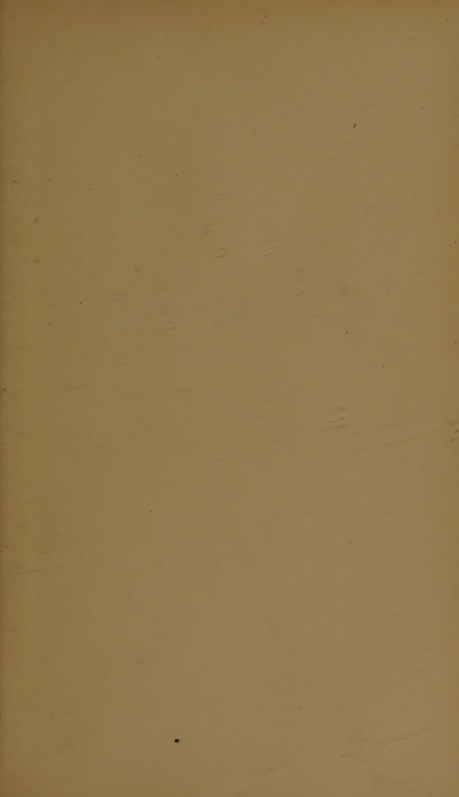
ber Steinmeten 375.

Bürich 209. 238. 243 f. 286 f. 299. 324 ff. 361. 376.

Zütphen, Heinr. v. 51.

Zwidauer Tuchmacher 127 ff. Bropheten 270 ff.

3wingli 2 ff. 141. 166. 181. 242. 249. 268 ff. 275. 305. 326.



# Date Due

BX 4705.57 K29 AUTHOR 25272 Keller, L.K. Johann von Staupitz. DATE BORROWER'S NAME

